MEDITACION EN EL SHAIVISMO
NO DUAL DE CACHEMIRA

-CUADERNILLO INTRODUCTORIO-
NICOLE SATI

WWW.CONOCIMIENTODESER.COM




INDICE

Primera seccion: Introduccion a la Filosofia Trika

®  PrESENtACION.....eeiiieiiieeiieeeeee et et e e e e e e are e e e e e e eenrararraeeeeaeas 3
e Breve introduccion a la Filosofia TriKa........cccceeeeeieiiiiiecneeeeieeiceiieeeeeee. 4
e Elolvido de nuestra Naturaleza Esencial...........cccccvvveeeeeciiniiieeieeeeenennns 5
e Conceptos basicos del Trika.........ccceeeeieiiiiiiiniiieeniiieeieecieeeeee e 6
e Paramasiva/Parabhairava...........ccccccceevvieieeciieeicecieeeeeeeee e, 7
@ SIVA Y SAKLL..cuiiiieeiececececcc ettt 8

Segunda seccion: Introduccion a la Meditacion

e Introduccion ala Meditacion..........cccceveeeeiieeeiiieeeiieeceeeeiee e 11
®  PriNETrOS PASOS....ccuviiiiieiiiieiecieee ettt e e e eire e e e stre e e e e setaee e s aaeeeesvaaeeessnneens 12
o  Las lIMItACIONES.......ccoeeiirriiieee ettt et e ee e nrrr e e e e e 13
@ ANAVAINALA c.evivieeeeeeeeeeeeeeeee ettt e e eaes 13
o MaAYIYamala......ccoocueeieiiiieeiieeeiiecee e e 15
o Karmamala.........ccooovvuviiiiiiiiiiiiieiieeec e 15
e Los dos aspectos del Anavamala .............ccoeeveueeveeeveerieeeeeeenieereeeeeerennns 16
e Como erradicar €l ANAVAIMALA ........ocveeveeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et e eeeereeaens 18
e Las tres fuentes de Gracia 0 SaKtPata..........ccoeveveeieveeeereereeceeeeeeeeeeenas 20

Tercera seccion: Escuela Spanda

e Las cuatro escuelas del TriKa.........ccoeevuereiiriieniiieieciececeecee e 22
e Meditacion en la escuela Spanda
(Anupaya, Sambhavopaya, Saktopaya y Anavopaya)......................... 24
e Profundizando en los Upaya-s 0 medios........cccccceevueeniensueeneennne. 29
o SAMDRAVOPAYA ce.voveveececreeeeeecee et senae e 30
@ SAKEOPAYA....vveeeeiieeeieeee ettt es st nenns 38
» Llevar la atencion al Aham 0 Y0 Soy......ccccceeeviieeeieeennnenn. 39
» Comprender alamente.........ccoceevverriieiniinnieiniienieeieee, 42
= Generacion de Suddhavikalpa-s o pensamientos
PUTOS. .. eeceveeeeeeereeeteeiteessseesseessaesseessseesssesseesssesssesssseesssennes 44
@ ANAVODAYA...eovieieieieieeieeeeeeeseeteteeeeeeetese et eseeeesseseseesesseressesesesensenas 47
= Recitacion del Mantra..........cccooueeeeeiieeeecciiee e, 49
* Pranayama-s o €jercicios respiratorios..........cccceeeeevveeeennns 51
»  Rituales y ADOTaciOn.......cccuveeeeciieeeeciiee e e 52
e Recorrido del discipulo por la escuela Spanda............cccccevveeeenireeennnnen. 55



Cuarta seccion: Escuela Krama

e Meditacion en la escuela Krama.........cccueveeieiieiinnnieieiiiiieiiieeeeeecee e 58

Quinta seccion: Escuela Pratyabhijna

e Meditacion en la escuela Pratyabhijfia.........cccocveveiiieiniiieniciieiniieeniiens 60

Sexta seccion: Escuela Kula

e Meditacion en la escuela Kula...........cccovieiiiiiieciiiiiceeeeeeeeee, 62

e Profundizacion en la escuela Kula y Pratyabhijfia...........cccceeveenenen. 64
Séptima seccion: Inherencias en la Meditacion

o Atmavyapti ¥ SIVAVYADPH...ccveveveeeeeereeeeceeeeeeeeee e sesesee e sesse s senens 66
Octava seccion: Final del documento

e Diagramas finales de las cuatro escuelas del Trika...........ccceeevveeecnneenne 69

e Diagrama final de los estados de conciencia............cccccveeereeeeveeeereennee. 70

®  CONCIUSION......cciiiiiieeceeee e et e et e e e e e e eara e e aee e e saeas 71



MEDITACION

En el Shaivismo No Dual de Cachemira

El presente documento constituye un resumen preliminar para aquellos que
recién se inician en la meditacion dentro del Shaivismo Trika. No representa en
absoluto una condensaciéon de todo el conocimiento acerca de la meditaciéon
dentro de este sistema, sino que es una pequeila aproximacion donde se
estableceran las bases esenciales a fines de introducir a los principios basicos de
esta filosofia.

Nicole Sat1



BREVE INTRODUCCION A LA FILOSOFIA TRIKA

El Shaivismo No dual de Cachemira, también conocido como Trika, es un sistema
filoso6fico que nacié en Cachemira, una provincia del norte de India, en el siglo IX
d.C.

Como el verdadero significado contenido en los Tantra-s -unos antiguos libros
espirituales- estaba siendo distorsionado, el Ser Supremo Mismo, el cual es
llamado Siva en este sistema filoséfico, abri6 la mente de Vasugupta, un sabio que
vivia en Cachemira en aquella época, y le dijo en suefios que buscara unos
aforismos que se encontraban grabados en una roca. Puesto que Siva -el Ser
Supremo de todos nosotros- no queria que se interrumpiese esta Sagrada
Tradicion, le dijo en suenos a Vasugupta que la Secreta Ensenanza Esotérica se
hallaba bajo una gran piedra en la montafia Mahadeva.

La Secreta Tradicion estaba compuesta por todos los verdaderos Maestros que
habian ensefiado el verdadero significado Tantrico. Y ahora, debido a la creciente
distorsion que ocurria con los significados contenidos en estos sagrados libros,
los Tantra-s, Siva Mismo tuvo que intervenir. Vasugupta desperto, record6 el
sueno y se dirigio6 al lugar donde se suponia que se encontraba la gran piedra. La
hall6, y después de darla vuelta con un mero toque de la mano, vio su suefio
confirmado:

Vasugupta obtuvo un juego de setenta y siete aforismos que fueron llamados "Los
Aforismos de Siva, los Sivasiitra-s". Los Sivasiitra-s constituyen una escritura
fundamental en la literatura del Trika. Vasugupta enseii¢6 estos sagrados
aforismos a sus discipulos, los cuales eran aptos para recibir Gracia Divina. A su
vez, estos discipulos los ensefiaron a sus propios discipulos y asi sucesivamente...
De esta manera, surgié una inmensa literatura que sigue vigente hasta el dia de
hoy.



EL OLVIDO DE NUESTRA NATURALEZA ESENCIAL

Este mundo esta mayormente influenciado por el punto de vista dualista. En otras
palabras, las criaturas vivientes se consideran separadas y diferentes de Dios. De
este modo, atraviesan por tremendo e innecesario sufrimiento.

De acuerdo con el Sistema Trika (Shaivismo No dual de Cachemira), nada puede
ser distinto o estar separado de Dios, porque El es todo y toda la Creacién es El.
Esto no es panteismo, pues el Trika dice que Dios es todos nosotros y todos
nosotros somos Dios, no una parte de El. El vive como un "Todo" en cada parte
de Su Creacion.

Esta idea puede ser polémica, tal como lo son sin duda todas las ideas nuevas. Es
polémica porque sacude la egocéntrica estructura del hombre y produce una
profunda revolucion en él. Antes de descartar las nuevas ideas, el hombre deberia
estudiarlas con cuidado. Por consiguiente, todas estas nuevas ideas -por decirlo
de algtin modo, ya que el Trika tiene mas de 1,000 afnos de antigiiedad- postuladas
por el Shaivismo No dual de Cachemira, deberian ser primeramente analizadas y
luego aceptadas o descartadas. Este seria un comportamiento sabio.

Pese a la antedicha unidad, el hombre de algiin modo ha olvidado esta verdad, ha
olvidado su Divina Naturaleza y caido en la ignorancia acerca de si mismo y del
universo que lo rodea. La gente esta atravesando por tremendo e innecesario
sufrimiento debido a esta ignorancia. Es en este sentido que el Shaivismo No dual
de Cachemira es un camino de salvacion para la humanidad.

Por supuesto, no es el tnico. Puesto que el tiempo de vida es corto y los sistemas
filoséficos son gigantescos, se recomienda elegir uno. El Trika (el sistema triple -
un nombre corto para Shaivismo No dual de Cachemira-) es un sistema filosofico
revolucionario. Este y muchos otros sistemas explican el proceso de olvido de
nuestra Naturaleza Esencial de diferentes maneras.



CONCEPTOS BASICOS DEL TRIKA

La palabra "Trika" significa “triple”. Una interpretacion postula que el Shaivismo
No dual de Cachemira es llamado Trika o “Sistema Triple” porque analiza la
naturaleza de Siva, Sakti y nara:

1) Siva es Dios.
2) Sakti es la ‘Conciencia de Yo’ de Dios.
3) nara es el individuo (el ser humano).

El Trika, ensefia que Siva, Sakti y nara no son diferentes entre si. En suma, el ser
humano y Dios son uno y lo mismo. De hecho, sblo el Supremo Ser, conocido
como Siva en este sistema filosofico, es el Ser del universo entero. No hay
diferencia entre Siva (Dios) y Su Sakti (‘la conciencia de Yo’ de Dios). Dios Es y
sabe que Es. No hay ninguna diferencia en lo mas minimo.

Por otro lado, Siva es un nombre para el aspecto estdtico de Dios, mientras que
Sakti es un nombre para el aspecto dinamico de Dios. Entonces, Siva-Sakti es la
Libertad Misma.

Sin embargo, el ser humano experimenta esclavitud a causa de "mala"
(impureza o condicién limitante). No obstante, este “mala” no es algo que existe
por fuera del ser humano mismo. Dios se vuelve "un individuo" (por asi decirlo)
a través de “mala” (impureza o condicién limitante). En otras palabras, “mala”
surge de Dios.

Por otro lado, Siva o Dios no es inactivo. El tiene Sakti o Conciencia de Yo. En
suma, El tiene Voluntad, la cual da nacimiento a Conocimiento y Actividad.
Cuando un ser humano se da cuenta de su inherente unidad con Siva y Sakti,
"mala"” o condicion limitante cesa de existir completamente. Este Darse Cuenta
pone fin a su aparente esclavitud.

Puesto que un ser humano es esencialmente Dios, manifiesta todo el universo a
su alrededor. Pese a que el No dualismo entre Dios y el ser humano es
predominante en este sistema filoso6fico, todos los otros puntos de vista (dualista
y dualista/no dualista) son explicados e incluidos también.

Para el Trika, el universo es el jugueton despliegue del Poder de Dios, en otras
palabras, el universo nace de la Dicha, por esto mismo un ser humano
experimenta infelicidad cuando se olvida de su naturaleza esencial. Cuando €l
recuerda su naturaleza espiritual y se da cuenta de su inherente unidad con Dios,
la infelicidad se convierte en Felicidad. Entonces, mala o impureza no es mas que
la ignorancia acerca de nuestra propia Naturaleza Esencial.

El Trika también ensefia que la mente humana es Sakti Misma después de haber
atravesado por un proceso de sucesivas contracciones, por ello, la mente
experimenta completa Felicidad solamente cuando se funde en el Ser.



A su vez, Dios no es en absoluto un vacio, sino, un Ser lleno de Conciencia de Yo.
El puede parecer un "vacio” porque no contiene, en Su recondita naturaleza,
ningan objeto. Habiendo dicho esto, el ser humano debe comprender que su
propia mente es la Mente Divina tras haber atravesado por un proceso de
sucesivas contracciones. Consecuentemente, en este sistema lo que se estimula es
la comprension de la propia mente y no su eliminacion.

Existen tres formas de ensenar Trika:

e NO DUALISTA
e DUALISTA / NO DUALISTA
e DUALISTA

- Cuando el Trika es ensenado en una manera no dualista, Dios y el hombre son
uno y lo mismo. No hay ninguna diferencia entre ambos en absoluto.

- Cuando es enseniado en una manera dualista/no dualista, Dios y el hombre son
diferentes, pero comparten una unidad subyacente.

- Y finalmente, cuando es ensefiado de una manera dualista, Dios y el hombre
son diferentes y estan separados entre si. No hay unidad entre ellos.

Aunque la forma de ensenar Trika estd mayormente orientada de forma no
dualista, los tres modos de ensenar se entremezclaran inevitablemente a fines de
poder estudiar y desglosar mejor los conceptos de esta filosofia.

PARAMASIVA/PARABHAIRAVA

Definir a Paramagiva o Parabhairava, la Realidad Ultima, es imposible por medio
de las palabras, ya que se encuentra més alla de toda descripcion. Paramasiva es
la Realidad desprovista de pronunciacién. En suma, no puede ser descripta
mediante palabras. Parabhairava es Todo y simultdneamente, estd mas alla de
Todo. En esta Realidad Ultima no existe Sujeto ni objeto.

Desde este Eterno Paramasiva todo ha surgido, pero el proceso de manifestacion
no es al azar: el Trika expone una precisa secuencia de creacion en la que se divide
todo el proceso de Manifestacion en 36 tattva-s o categorias. (Puedes verlo en
cuadro de tattva-s).

Entonces, podemos decir que Paramasiva no es un Sujeto o un objeto, sino, la
Realidad de Todo y Mas alld de Todo. Se encuentra dentro y fuera de todo.
Paramasiva es la Realidad fundacional sobre la cual todo ha llegado a existir.



SIVA 'Y SAKTI

De acuerdo con el Trika, el Absoluto -otro nombre para Dios o Paramasiva- tiene
dos aspectos: Estatico y Dinamico.

El aspecto Estatico de Dios es llamado Siva, y el aspecto Din4dmico, Sakti. Pero
¢qué significan Siva y Sakti? La palabra "Siva" quiere decir "Auspicioso" y Sakti
quiere decir "Poder". Por supuesto, hay otros significados. De hecho, hay dos
términos que son mucho mas exactos para explicar la naturaleza de estos dos
aspectos. Estos son: Prakasa y Vimarsa.

- Prakasa o Siva quiere decir "luz, brillantez, esplendor, claridad" y también
"visible, claramente manifiesto, etc.". Como podran ver, esta palabra indica la
verdadera naturaleza del aspecto Estatico de Dios. Siva o Prakasa es Luz
Reveladora, Suprema claridad, es la estatica Luz de la Conciencia que alumbra
todos los objetos conocibles dentro de ella.

Siva es la Luz que ilumina todo ‘por dentro’ y ‘por fuera’: Aparece ‘fuera’ como la
luz de todo lo que posee cualidad luminosa, y “dentro” como la luz de la mente,
mediante la cual uno puede escuchar sus propios pensamientos y percibir con
claridad las imagenes que se proyectan en la pantalla de la Conciencia. Por eso,
Siva o Prakada es un estatico Testigo de todas nuestras actividades fisicas y
mentales. De hecho, El es nosotros mismos. Es nuestro propio Ser interior
(Atma), el Yo Real detras de cada pensamiento.

Por ejemplo, este Testigo (t1 mismo/a) esta ahora observando todos los objetos
a su alrededor. Pero, para ser capaz de "observar los objetos", estos objetos tienen
que ser previamente "iluminados" por su Luz (Prakasa). Bien, este Testigo -tu
verdadera naturaleza o "Yo"- ilumina y percibe todos los objetos alrededor en este
preciso momento.

No obstante, no basta con iluminar y observar. Con la palabra "observar", no me
estoy refiriendo solamente a "mirar", sino también a "oir, tocar, oler, etc.". Por
ejemplo, cuando oyes pensamientos en tu mente, no estas utilizando el oido
fisico, estas utilizando el oido "interno". Este oido interno es suministrado por el
Supremo Testigo (Prakasa o Siva). De hecho, este Prakasa provee todos los
sentidos, externos e internos. Pero no es suficiente con iluminar, debes llegar a
"ser consciente" de lo que miras, oyes, tocas, etc., y aqui entra el rol de Vimarsa.

- Vimarsa o Sakti quiere decir "examen, reflexién, deliberacién”y también
"discernimiento, reconocimiento, etc.”. Como podran ver, Vimar$a suministra al
Testigo (Prakasa o Siva) la cualidad de "volverse autoconsciente". Vimarsa es el
poder examinador perteneciente a Prakasa o Siva. Es el aspecto que examina y
que nos hace ser conscientes de nosotros mismos y de todo a nuestro alrededor.
Este poder examinador es la primera "actividad" o "dinamismo" dentro de la
Conciencia. Podemos decir que Vimarsa hace al Testigo estatico (T Mismo)
consciente de Si Mismo y de toda su manifestacion. El luminoso y estatico Testigo
(Siva, iTa!) "Es"y "Sabe" que Es. Tt ERES y SABES que eres.



Estas consciente de tu propia existencia todo el tiempo porque eres el Supremo
Ser, Existente y Autoconsciente.

El Trika establece esta absoluta identidad con Dios. Este sistema no dice que el
ser humano es “una parte” de Dios compartiendo algunas de Sus cualidades. iNo!
el Trika dice que T eres Dios, y que todos son Dios por siempre. Si no captas este
punto hasta un cierto grado, no comprenderas nada acerca del Trika.

Una nueva pero realmente "antigua" idea tal como que "todos somos Dios"
produce una tremenda revolucién dentro (y fuera también). Toda esta revolucion
es necesaria para cambiar nuestras mentes. Nuestras mentes son en general muy
"estaticas", y raramente piensan por si mismas. Muchos pensamientos que
tenemos han sido pedidos prestado. Por ejemplo: "no hay Dios, estd muerto". Si
pensamos asi, ¢hemos realmente pensado en ello? Otro ejemplo: "cuando la
muerte llega, todo se termina". Ya sea esto cierto o no, ¢hemos realmente pensado
en esta idea? Y la respuesta por lo general es "no". Quizas nuestras mentes hayan
pensado en esto, pero no nosotros. Al ser humano se le tiene que ensenar a
razonar adecuadamente. Sin embargo, el primer obstaculo que el individuo debe
enfrentar es la imaginacion de que piensa por si mismo. Creemos que tenemos
una mente muy flexible, pero cuando nos topamos con una nueva idea, nos damos
cuenta cuan rigida es.

Mas alla de las declaraciones del Trika respecto a nuestra existencia, ya sea que
estas enseflanzas tengan razon o no, hay una declaracion que permanece: No
somos lo que pensamos que somos.

Todos los sistemas filosoficos de las distintas tradiciones de sabiduria estan de
acuerdo en esta enseflanza. No hay ninguna discrepancia. Después, cada sistema
explicara la verdadera naturaleza del ser humano de diferentes maneras, y ahi las
discrepancias surgen. Pero, todos los sistemas espirituales estin completamente
de acuerdo en esta Verdad: "no somos lo que pensamos que somos".

Esta idea de ‘identidad con Dios’ postulada por el Shaivismo Trika es elevadora,
porque por medio de ella llegas a darte cuenta de que "ta" no existes como "ta",
sino como "El". De este modo, incluso le entregas a Dios tu sentido de identidad

separada como "ta". Esta es la Suprema Entrega.

Algunas personas usualmente comprenden mal esta idea de ‘unidad con Dios’.
Ellas piensan que esta identidad no es "humilde", sino que es vana y jactanciosa.
Por el contrario, cuando uno llega a poder entregar incluso su pequeiia
individualidad limitada al Ser Supremo, nada puede ser tan humilde como eso.

Esta clase de entrega marca el fin de la individualidad y produce un verdadero
sentimiento de amor y de hermandad, porque, no s6lo "uno" es Dios, sino que
todo y todos lo son. Uno no siente: "Oh, yo soy Dios y los otros no, ellos son gente
limitada". iNo! Uno se da cuenta de que Todos son Dios, por ende, Todos son Yo
Mismo. Un sentimiento de Amor y de Paz surgen en ti. Cuando una persona llega
a Darse Cuenta de Su Propio Ser, ha alcanzado la Meta de la Vida.



Entonces, si alguien se pregunta écual es la Meta Final en el Shaivismo
Trika? La respuesta es: La Unidad con Todo. Esa es la Meta.

, pu u ui & u ika, si ,
Ahora, puede que alguien no esté de acuerdo con el Trika, sin embargo, esa
persona no puede negar que "Es y Sabe que Es". Por lo tanto, Prakasa y

imarsa son principios universales y no pueden ser negados. Puede
V. 1 d dos. Pued
que se los denomine de diferentes maneras dentro de distintos sistemas
filosoficos, pero permanecen siempre como lo mismo.

Lo importante es que Tu eres un Testigo de todo, pero no eres como un “tronco
inerte”, sino que eres consciente de todo lo que atestiguas. Eres esencialmente
Prakasa, pero puesto que tienes Vimarsa -Poder examinador-, te vuelves
consciente de todo a tu alrededor.

Entonces, estos dos aspectos: estatico y dinamico, constituyen Tu Propia
Naturaleza Esencial, y nadie puede quitartelos, porque son Ta Mismo.

Ademas, Prakasa (el Testigo, T Mismo) no tiene esencialmente ninguna forma.
El es sin forma. Por ejemplo: imagina que ahora mismo estis caminando por la
calle. Podras visualizar tu cuerpo fisico caminando, pero no a Ti mismo (el
Testigo). Hay una clase de camara filmando todo el tiempo, pero no puedes
visualizar al camarografo detras, porque El eres tt. El es ti y no tiene forma, es
decir, es sin forma. Intenta darle alguna forma particular a El, y descubriras que
es imposible. No es posible debido a que El no tiene forma esencialmente. A pesar
de ello, a través del trabajo de Vimarsa, El parece tener una. Por ejemplo, mucha
gente cree que son su cuerpo fisico, ellos piensan que son Juan, Gabriel, Maria,
Martin, etc., -como se llamen-. La falsa identificacion con el conglomerado
cuerpo-mente produce tanto sufrimiento... Pero, cuando uno se da cuenta de su
identidad con Paramasiva, este “Darse Cuenta” produce Paz.

Podran ver que el tridente de Siva, Sakti y nara también se manifiesta en la
palabra hablada. Por ejemplo, si digo: “Yo soy Sat1”

- “Yo” es Siva o Prakasa (Testigo -aspecto estatico-)
“soy” es Sakti o Vimarsa (Conciencia de Yo -aspecto dinamico-)
- “Sati” es nara (individuo limitado -el ego-)

Como pueden ver en el cuadro de tattva-s, Siva es la categoria 1, Sakti la
categoria 2, y el ego la categoria 15. El ego no es nuestra Naturaleza Esencial,
sino una identidad artificial manufacturada por el Verdadero "Yo" -Siva-Sakti-.

Siva y Sakti son los dos primeros tattva-s o categorias de la manifestacién
universal y permanecen siempre como el soporte de toda la manifestacion.
“YO SOY” (Siva-Sakti) es tu Verdadera Naturaleza, no lo olvides.

10



INTRODUCCION A LA MEDITACION

La meditacion es el Estado Natural de la Conciencia, es lo que somos cuando no
estamos pensando en ser algo distinto aparte de nuestra ya revelada Naturaleza
Esencial.

Podemos decir que la Meditacién en mayuscula es el punto de partida de nuestra
condicion actual, siempre presente y siempre realizada. La Meditacion es el
Estado Natural del Ser, sin nombre, sin forma, y sin pensamientos. Lo que Es, ya
esté realizado y es Meditacion. Estas son las bases.

Como por medio del sentido de contraccién (el Anavamala) nos hemos creido ser
un individuo limitado, distinto y separado de la Realidad, pensamos que el cuerpo
es el que medita y que la meditacion es una actividad realizada por el cuerpo.
Entonces, desde la percepcion de ser un individuo limitado, movemos el cuerpo
de un lugar a otro realizando diferentes posturas, repitiendo distintos Mantra-s o
utilizando diferentes técnicas.

En esencia, la meta de todo Camino Espiritual Real busca remover la raiz de la
ignorancia espiritual -llamada Anavamala o “impureza primordial” en el sistema
Trika- para Darnos Cuenta de una vez y para siempre de nuestra propia
Naturaleza Esencial: una Masa Compacta de Conciencia que lo ocupa todo y es
todas las cosas.

El Ser de Todo, llamado “Parabhairava” en esta filosofia, es trascendente e
inmanente en toda la manifestacion. Por esto mismo, podemos decir a modo de
analogia, que nuestra Naturaleza Esencial es en si misma “Meditacion”, mas alla
de todos los movimientos, actividades y circunstancias de nuestro limitado
cuerpo.

Con todo, como muchas personas no pueden captar el significado de estas
palabras de buenas a primeras, este sistema filosofico ha desglosado una serie de
métodos para poder incrementar nuestro nivel de comprension, y asi, volvernos
“aptos” para experimentar este ‘Darse Cuenta’ o Realizacion del Ser.

11



PRIMEROS PASOS

Antes de aprender a meditar, tenemos que comprender por qué meditamos.
¢Cual es el motivo por el cual las personas buscan aquietar sus mentes y entrar
en espacios profundos de silencio? Esta pregunta puede tener muchas respuestas,
sin embargo, el Trika postula que el motivo por el cual deseamos profundamente
erradicar nuestros pensamientos proviene del deseo de experimentar una
aprehension directa de nuestra verdadera naturaleza esencial.

Esta Naturaleza Esencial se encuentra oculta o velada por los pensamientos. A
este acto de ocultamiento de nuestra naturaleza esencial se le llama: tirodhana.
Ademas de tirodhana u ocultamiento, hay otros cuatro actos que realiza el Ser
Supremo:

- Manifestacion (srsti)

- Sostenimiento (sthiti)

- Retiro (samhara)

- Gracia Divina (anugraha)

Los tres primeros actos se relacionan con el universo -es decir, manifestacion,
sostenimiento y retiro del universo-. Los ultimos dos actos de tirodhana y
anugraha producen ignorancia y revelacion del Ser en un individuo. Aunque el
individuo es el Ser Supremo Mismo, ignora esto debido a Su acto llamado
“tirodhana”. Luego, a través de anugraha o Gracia divina, reconoce tanto su
naturaleza esencial como su inherente unidad con el Ser Supremo. Cuando esto
sucede, se vuelve un alma emancipada. Siva realiza este quintuple acto mediante
Su propio Poder denominado Svatantrya o Libertad Absoluta. Svatantrya es un
epiteto de Sakti, el Poder Mas Elevado, y puede ser definido técnicamente como
"la capacidad de conocer y hacer todo". Para llevar a cabo este acto de tirodhana,
el Sefior Supremo mismo tuvo que manifestar, a través de Su Poder, una serie de
nociones mentales para sentirse contraido. Dentro de la Conciencia hay
pensamientos que son percibidos, y existen otros de una naturaleza mucho mas
sutil que no pueden ser concebidos mentalmente ni pronunciados por medio del
habla. Como resultado, estos pensamientos o ideas “raices” manifestados por Su
Poder resultaron ser tan poderosos que inocularon en Siva la nocién de ser un
individuo limitado.

Claramente, esta transformacién de Siva en un individuo limitado no es Real en
el verdadero sentido de la palabra, es decir, la Mas Alta Realidad no cambia nunca
en lo absoluto. Es s6lo por su “naturaleza juguetona” que el Ser Supremo mismo
por medio de Su Poder ha manifestado estas inefables ideas dentro de si mismo
para producir esta divina comedia llamada: “Siva en esclavitud”. Tal es asi que
estas profundas nociones se encuentran produciendo esclavitud y la consecuente
ignorancia acerca de quienes somos realmente.

En Trika, a estas profundas nociones que inoculan la sensacion de esclavitud, se
las conoce con el nombre de “limitaciones”. Por lo que, antes de aprender los
diferentes medios o métodos de meditacion en el Trika, tenemos que estudiar
brevemente cuales son las limitaciones dentro de este sistema.

12



LAS LIMITACIONES

1)  El Apavamala

La palabra "mala” significa "impureza" y "anava" quiere decir "relativo al anu o
individuo limitado". En otras palabras, Anavamala es "la impureza primordial del
individuo limitado".

El Anavamala o “ignorancia primordial” es una tremenda contraccién del Poder
de Voluntad de Siva. Aun cuando esta limitacion esta localizada en una etapa mas
alla del habla, si pudiésemos poner en palabras la nocion mental inoculada por el
Anavamala, seria algo como esto: “NO SOY PLENO”.

Entonces, esencialmente, el Anavamala es: Falta de Plenitud. Es el sentimiento
de estar incompleto. Debido a esta limitacion, te sientes incompleto en todos los
sentidos. A causa de esta ignorancia creas abhilasa: el deseo de completitud.

Como sientes que no eres pleno o completo, deseas volverte pleno/completo. Por
ejemplo, si deseas algo en particular, es porque sientes que no lo tienes. Esta
sensacion constante de que “nos falta algo” es causada por la impureza primordial
llamada Anavamala. Esta nocién de: “no soy perfecto y pleno aqui y ahora” o “lo
que es no es perfecto y pleno aquiy ahora”, es el primer paso hacia una existencia
limitada. Es debido a esta pesada contracciéon que vivimos buscando la felicidad
en cosas externas y proyectandola en el futuro. Esta nocioén es lo bastante fuerte
como para velar nuestra naturaleza esencial, que es Siva Mismo.

Entonces, para concluir: el Anavamala o ignorancia primordial en Trika es la
causa o limitacion primordial por la cual te autopercibes como un ser limitado,
cuando eres Lo Ilimitado. Con todo, el Trika no establece que "algo que viene de
afuera velé Tu Naturaleza Esencial”. No. Es Siva Mismo (iT!) el que produjo la
antedicha contraccion. Hiciste esto para empezar tu "aparente" transformacion
en el ser condicionado que crees que eres.

Como se ha mencionado en el apartado anterior, el punto de vista del Trika no es
algo como esto: “El Anavamala (el villano) velé la naturaleza de Siva y lo
convirtié en un ser limitado”. iNo, en absoluto! Siva es Uno sin segundo, por
ende, no hay nadie “méas” velandolo o corriendo el velo. Esto es solo una mera
apariencia... Siva es el Supremo Actor, y por consiguiente, El interpreta todos los
papeles aqui, porque no hay nadie méas para hacerlo. Para jugar un rol necesita
olvidar un poco Su Suprema Naturaleza. Por esta razéon asume diversas
contracciones, y el Anavamala es la primera y mas importante de todas ellas. Si
no comprendes esta sencilla ensefianza y contintias pensando que "algo diferente
de Ti mismo” esta velando tu Verdadera Naturaleza, no seras capaz de captar el
corazon del Trika.

En suma, pese a que Siva atraviesa "aparentemente" por distintos cambios, no
sufre ningin cambio en lo mas minimo. La Realidad Absoluta nunca cambia.

13



Veamoslo en un ejemplo:

Imagina que tienes unos maravillosos anteojos con lentes multicolores. Tanto ta
(el perceptor) como el mundo que percibes permanecen igual. No obstante,
cuando miras al mundo a través de estos lentes, luce multicolor. De igual modo,
Siva (T) y Su Sakti (la Conciencia del Yo) permanecen los mismos, pero cuando
Siva usa estos anteojos (el Anavamala y el resto de las limitaciones), Sakti -Tt
sentido de Yo y el mundo a tu alrededor- luce un tanto diferente. Parece estar
separado de Siva, parece ser algo distinto de Siva. Y el mismo Siva aparentemente
olvida que todas estas mutaciones son el resultado de utilizar esos anteojos que
Su Propio Poder manifesto6 (si usas anteojos, sabes bien que a veces olvidas que
los llevas puestos. Es algo maravilloso en verdad).

Y un buen dia, Siva con anteojos se da cuenta de que el multicolorido universo
brota como resultado de los anteojos que estuvo usando para ver a Su propia
manifestacion. Cuando se libra de estos anteojos, entonces puede percibir Su
Sakti tal cual y como es. En otras palabras, tanto Su "aparente" caida en la
ignorancia como Su subsecuente Liberacion, no son nada mas que una Divina
Actuacion.

Sino puedes tener esta vision, nunca entenderas el punto de vista del Trika. Veras
todo como una lucha contra la "ignorancia”, y no como un juego o Divino
Despliegue. Es cierto que cuando uno medita, canta, ora, etc., a veces siente que
esta luchando contra algo diferente de uno mismo. Pero, segun el Trika, ésta es
una mera apariencia. No estas luchando contra otro. Estads combatiendo contra
tu propia tendencia a limitarte a ti mismo.

Por lo tanto, tu aparente sendero espiritual deberia ser liviano y lleno de
entendimiento correcto. Deberias ver tu propio desarrollo espiritual como una
divina actuacion, y no como algo doloroso y triste. No hay nadie mas que Ta en
este universo. No hay mas enemigos aparte de ti y tu propia tendencia a asumir
contraccion o limitacion.

14



2) El Mayiyamala

El Mayiyamala es el segundo mala o impureza y es la limitacion relativa al Poder
de Conocimiento. Esta segunda limitacién inocula en Siva un fuerte sentido de
diferencia. La palabra “Mayiya” proviene de "Maya", cuyo significado es
ordinariamente "ilusién", pero si profundizamos mas en su significado, llegamos
a conocer que esta palabra deriva de la raiz verbal "ma", que significa “repartir o
distribuir en porciones”. Entonces, segin el Trika, Maya es eso que "reparte o
distribuye en porciones la realidad". Ella convierte al Siva "sin partes” en una
realidad distribuida en diversas porciones. En suma, crea un sentido de diferencia
donde solo existe Eterna Unidad.

Mayiyamala no genera simplemente una diferencia entre "Yo" y "Esto" (es decir,
entre "Yo" y "el universo como un todo") sino, entre "Yo" y "un universo
compuesto de infinitas partes".

Esta etapa esta mas alla de la pronunciacion burda, pero si pudiésemos poner en
palabras la nocion inoculada por el Mayiyamala, seria algo como esto: "SOY
DIFERENTE DE TODAS LAS COSAS Y ELLAS SON DIFERENTES
ENTRE S1".

3) El Karmamala

Karmamala es el tercer mala o impureza, y es la limitacion relativa al Poder de
Accion. Aunque se encuentra maés alla de la pronunciacién burda, si pudiésemos
poner en palabras la nocién inoculada por Karmamala seria algo como esto:
“SOY UN/A HACEDOR/A DE BUENAS Y MALAS ACCIONES”.

Como este documento se centra en el tépico de la Meditacion, no nos
adentraremos a realizar un minucioso estudio de las limitaciones, ya que de
hacerlo, el documento se haria demasiado largo. Pero si deseas profundizar en
este interesante tema, ingresa a este link donde encontraras mas informaciéon
acerca de las limitaciones en el Trika: https://www.sanskrit-
trikashaivism.com/es/trika-4-1-shaivismo-no-dual-de-cachemira/499

Ten en cuenta que todos los mala-s o impurezas pueden ser superados por medio
del esfuerzo personal -asistido por la Gracia y el adecuado conocimiento, por
supuesto- excepto el Anavamala. Al Anavamala tinicamente puede ser superado
por medio de la Gracia Divina.

Por otro lado, como se ha dicho antes, recuerda que para el Trika estos mala-s o
impurezas no son poderes malignos que estan actuando por su cuenta. NO. Es
por Tu Propia y Libre Voluntad que te has contraido a ti mismo, y por tu Propia
Libertad Absoluta que te liberas de esta Divina Contraccion.

15



LOS DOS ASPECTOS DEL ANAVAMALA

El Trika postula que el Anavamala o Ignorancia Primordial est4d compuesto por
dos aspectos:

1) El primer aspecto es la ignorancia acerca del Ser o Paurusajhana:
“Paurusa” significa “relativo a Purusa o Ser individual” y “ajhana” significa
“ausencia de conocimiento o ignorancia”. Por lo que este primer aspecto se
denomina: “Ignorancia acerca del Ser”, y este tipo de ignorancia inocula la nocién
de que Siva (iTa!) es un individuo limitado y separado de la Realidad, en otras
palabras, un “ser contraido” en lugar del Ser Infinito. Entonces, bajo este tipo de
ignorancia, el Ser supremo siente que se ha convertido en un ser atbmico. Como
producto de esta masiva contraccion, Siva percibe que se ha vuelto muchos. En
otras palabras, hace que percibas multiplicidad de seres donde solo existe un
Unico Ser.

Este sentido de individualidad causado por el Paurusajnana hace que te sientas
separado y distinto del universo y de todos los seres que te rodean, y por esta
razon, careces de plenitud. Esta falta de plenitud genera un sentimiento de
carencia, y este sentimiento de carencia crea abhilasa (el deseo de completitud).
De esta forma, esta pesada contraccion hace que insistas en buscar la felicidad
fuera... éConoces esto? Apuesto que lo conoces muy bien, puesto que la vida de la
mayor parte de las personas se basa en esta bisqueda de felicidad en cosas
externas. En definitiva, como sientes que no eres pleno, deseas volverte pleno.

De todas maneras, esta falta de plenitud NO puede ser superada con personas,
objetos, experiencias, etc. NO, porque tiene que ver inicamente con una ausencia
de captacion de lo que Realmente Eres. Mientras te sigas considerando a ti mismo
como un individuo limitado y vayas en busca de experiencias, personas y objetos
para recuperar tu plenitud perdida, estaras destinado al fracaso, ya que la
Plenitud no se puede recuperar de esa manera. Esta falta de Plenitud es el primer
mala o impureza con el cual Siva se vel6 a si mismo para jugar el rol de ‘individuo
limitado’, ¢recuerdas? Entonces... écrees que unos simples objetos o disfrutes de
los sentidos lograran erradicar esta suprema contraccioén inoculada por el Ser
Supremo Mismo? Bueno, si asi lo crees, es muy inocente de tu parte. Si esto fuera
asi, la mayoria de las personas en este mundo serian felices, y podemos ver que
esto no esta sucediendo. Ain con miles de personas, riquezas y objetos alrededor,
las personas no son verdaderamente felices.

Entonces, para el Trika, esta Divina Contracciéon puede ser solamente erradicada
por Siva mismo y por nada méas. éDe qué manera? Por medio de Saktipata o
Descenso de Gracia, a través de un Guru humano, de las Escrituras No dualistas
de Parabhairava, o por Siva mismo (iTG Mismo!) en un estado totalmente
desprovisto de vikalpa-s o pensamientos.

16



2) El segundo aspecto es la ignorancia intelectual o Bauddhajhana:
“Bauddha” significa “relativo a Buddhi o intelecto”y “ajiiana” significa “ausencia
de conocimiento o ignorancia”. Por lo que este primer aspecto se denomina:
“Ignorancia intelectual” y este tipo de ignorancia inocula la nocién de que Siva
(Ta) es el cuerpo, la mente, la energia vital, etc. (Por ejemplo, genera la nocion
de que, si el cuerpo deja de respirar, T mueres). Esta identificacion con ser el
cuerpo es la ignorancia primordial que yace en lo mas profundo de nuestro
intelecto tras haber recibido una educaciéon erréonea desde que nacimos. Te
puedes preguntar: “¢Cuando sucedio esto?” Bueno... déjame decirte que todos los
conceptos que has aprendido desde tu infancia solo han reforzado la ilusion de
que eres el conglomerado cuerpo-mente. Esta ignorancia se encuentra en el nivel
mas profundo de tu intelecto y genera la nocién de que tus pensamientos definen
lo que eres.

Por todo esto, la ignorancia intelectual es incrementada por medio de ideas falsas
acerca de tu Propio Ser. Por ejemplo: “Me llamo Juan”, “Soy flaco”, “soy gordo”,
“soy joven”, “soy viejo”, “soy lindo”, “soy feo”, etc. Todos estos vikalpa-s o
pensamientos con los cuales te defines a ti mismo solo refuerzan tu identificacion
con el cuerpo. Otros ejemplos en los cuales se ve reflejado este tipo de ignorancia
son el orgullo por el cuerpo, creer que el cuerpo es el propio ser, pensar que uno

nace y muere, etc.

En definitiva, esta clase de ignorancia se encuentra en Buddhi o intelecto, e
inocula la fuerte nocion de que eres el cuerpo-mente a través de una constante
generacion de ideas erroneas acerca de tu verdadera naturaleza. Esta ignorancia
puede erradicarse unicamente por medio de un profundo estudio de las
Escrituras No dualistas de Parabhairava (en este caso, de la Tradicién del Trika).
Cada sistema filosofico posee su propia gama de Escrituras para erradicar la
ignorancia intelectual acerca del Ser. Puesto que el tiempo de vida es corto y los
sistemas filos6ficos son gigantescos, se recomienda elegir UNO.

Ahora, veamos a los dos aspectos del Anavamala en un cuadro:

Anavamala o Impureza Primordial

Paurusajiiana Bauddhajiiana
(Ignorancia acerca del Ser) (Ignorancia intelectual)

Contraccién del Ser Infinito (Siva) en Identificacion mental con el cuerpo.

un ser atémico individualizado (jiva). Genera la nocion de que el cuerpo,
Como consecuencia de esta suprema mente, energia vital, etc., soy yo por
contraccion, se genera la percepcion medio de la generacion de
de multiplicidad donde solo existe concepciones mentales erroneas
eterna unidad. almacenadas en buddhi o intelecto.

17




Este misterioso Anavamala fue explicado en los aforismos 2, 3 y 4 del segundo
capitulo del Svatantryasutram, una escritura compuesta por mi Guru, Gabriel
Pradipaka:

El universo es inicamente la expansion de Su Poder ||2]|]

El universo es la expansion de Su Poder y no algo mas. Una mente ordinaria no
puede entender esta verdad porque esta mente es una manifestacion de Su Poder
también. Cuando el Poder del Ser esta en intima comunién con El, el universo
desaparece. Por ende, el universo (esta cambiante manifestaciéon) nunca es la Mas
Alta Realidad como Ella esencialmente es, pues aparece y desaparece. El universo
es solamente una expansion de Su Poder.

La ausencia de percepcion de esa verdad es ignorancia espiritual
verdaderamente ||3||

Cuando uno pierde de vista esa verdad, o sea, cuando uno pierde de vista al Libre
y en consecuencia comienza a creer que el universo no es la expansion de Su Poder
sino "algo mas", a este estado se lo conoce como ignorancia espiritual en el
sentido de Anavamala, tal como el proéximo aforismo establecer4.

La ignorancia espiritual es Anavamala en este contexto ||4]]

Anavamala es una contraccién del Poder de Voluntad (una de las tres formas que
Su Poder asume al manifestar el universo). A la ignorancia espiritual también se
la conoce como impureza primordial. Hace que el Ser sienta que El no es el Ser
sino "un individuo limitado". Esto es deliberado, a saber, el Ser voluntariamente
asume este estado condicionado que manifiesta Su propio Poder. Cuando el Ser,
por Su propia Libre Voluntad, pierde de vista Su propia Perfecciéon (Plenitud) y la
eterna verdad de que este universo es siempre una expansion de Su Poder, eso
marca Su entrada en la ignorancia espiritual, lo cual da como resultado una
identificacion con los inminentes cuerpos causal, sutil y fisico.

COMO ERRADICAR EL ANAVAMALA
(IGNORANCIA ACERCA DEL SER + IGNORANCIA INTELECTUAL)

1. Ignorancia acerca del Ser (Paurusajinana): Se erradica por
medio de Saktipata o Descenso de Gracia.

2. Ignorancia Intelectual (Bauddhajinana): Se erradica por medio
del estudio de las Escrituras no dualistas de Parabhairava.

18



En otras palabras, el Anavamala se erradica mediante un incremento del Nivel
de Ser y del Nivel de Conocimiento. Mientras que el Nivel de Ser crece solo
por medio de Gracia, el Nivel de Conocimiento es incrementado por medio del
estudio de las Escrituras No dualistas de Parabhairava.

Vamos a verlo en el siguiente cuadro:

NIVEL DE SER NIVEL DE CONOCIMIENTO
Se incrementa tinicamente por Se incrementa inicamente por medio
Descenso de Gracia o Saktipata: de la comprension intelectual:
1) Teniendo una absorcion en 1) Mediante un correcto
Siva (en otras palabras, razonamiento acerca de nuestra
permaneciendo como la verdadera naturaleza por medio
Conciencia libre de de un profundo estudio de las
pensamientos). Escrituras No dualistas de
Parabhairava.

2) Leyendo las escrituras No
dualistas de Parabhairava.

3) Estando en contacto con un
Guru humano.

Erradica la ignorancia acerca del Ser Erradica la ignorancia intelectual
(Paurusajnana) (Bauddhajniana)

Al observar el cuadro anterior, alguien podria interpretar que la extirpacion de la
ignorancia intelectual esta inicamente en manos del individuo, mientras que la
extirpacion de la ignorancia acerca del Ser esta en solo en manos de la Gracia,
pero se debe comprender que, en tltima instancia, todo es llevado a cabo por la
Gracia.

Lo que se quiere decir es que el hecho de que una persona comience a leer las
Escrituras no dualistas acerca de Su Propia Naturaleza, significa que la Gracia
esta por detras operando. Es la Gracia y solo la Gracia la que nos empuja a hacer
todos los esfuerzos necesarios para Comprender nuestra Verdadera Naturaleza,
y no nosotros los que “atraemos a la Gracia con nuestros esfuerzos”. Cuando nos
encontramos buscando y esforzandonos por comprender nuestra propia
Naturaleza Esencial, eso demuestra que hay Descenso de Gracia o Saktipata.
Entonces, a fin de cuentas, es la Gracia y no el individuo limitado la que hace todo
el trabajo.

19



LAS TRES FUENTES DE GRACIA o SAKTIPATA

1) Siva o Conciencia

En Shaivismo Trika, Siva -el Ser sin nombre y sin forma- es otro nombre para la
Conciencia. Siva o Conciencia es nuestra Realidad mas cercana, porque es lo que
esencialmente somos. Todos somos Siva, todos somos Dios. Por ende, la forma
mas directa de incrementar nuestro Nivel de Ser es permaneciendo como el Ser
que somos mediante una Conciencia desprovista de vikalpa-s o pensamientos.

2) Las Escrituras No dualistas

Las Escrituras No dualistas de Parabhairava son la segunda fuente de Gracia, ya
que al ser estas un objeto, se encuentran “mas lejos” que nuestra inherente
Conciencia (que es el Sujeto). Mientras que Siva estd siempre con nosotros
mismos como nosotros mismos y no se va a ninguna parte, las Escrituras pueden
estar o no estar, pero el contenido que se halla en las Escrituras es tan Eterno
como Siva Mismo, porque explican la Eterna Realidad No dual de la Conciencia
Universal. En conclusion, esta es la segunda fuente de Gracia porque se encuentra
“més lejos” que la Conciencia o Siva.

3) El Guru humano

El Guru humano es la tercera fuente de Gracia o Saktipata porque se encuentra
todavia mas lejos que Siva y que las Escrituras. Mientras que Siva est4 siempre
presente como nuestro Propio Ser, y las Escrituras pueden estar cerca de nosotros
-hoy en dia en internet o impresas en papel donde podemos trasladarlas de un
lugar a otro- el Guru humano -la encarnacién de Parabhairava en persona- al
estar dotado de cuerpo fisico y ego, es propenso a enfermedad, ocupaciones,
familia, etc. Por ende, puede que no esté siempre disponible para nosotros. Es la
tercera fuente de Gracia porque simplemente se encuentra “mas lejos” que
nuestro Propio Ser y que las Escrituras No dualistas de Parabhairava, las cuales
podemos tener siempre a mano.

Pese a que en el Sistema Trika, el Guru humano se considere la tercera fuente de
Gracia, en el 99,9% de los casos se necesitara de uno. Debido a la pesada carga de
ignorancia, no podemos comprender facilmente las verdades contenidas en las
Escrituras No dualistas -o al menos no al principio- ya que el intelecto se
encuentra repleto de dudas. Debido a estas fluctuaciones mentales producto de
un intelecto desprovisto de conocimiento, tampoco podemos reposar por grandes
periodos de tiempo en el silencio de nuestro Propio Ser (Siva), ya que la mente
simplemente brinca hacia afuera por alguna inquietud que surge. Por lo cual, en
la gran mayoria de los casos, el Guru humano sera necesario para remover las

20



capas y capas de inquietudes del discipulo y guiarlo en su camino, hasta que éste
-el discipulo- se encuentre lo suficientemente maduro para razonar
adecuadamente acerca de su Propio Ser sin ayuda, gracias a una comprension de
la verdad contenida en las Escrituras No dualistas de Parabhairava.

En una instancia méas avanzada, cuando su comprension esté lo suficientemente
pulida y su conviccion acerca de lo que él o ella Realmente Es esté lo
suficientemente establecida, esta persona se encontrara lo suficientemente apta
espiritualmente para permanecer por grandes periodos de tiempo en su Propio
Ser, libre de pensamientos. Esto es Siva, la primera fuente de Gracia.

En resumen, el orden de las tres fuentes de Gracia para erradicar el Anavamala,
es el siguiente:

LAS TRES FUENTES DE GRACIA o SAKTIPATA

1) Siva mismo (nuestra propia Conciencia de Ser sin pensamientos)

2) Las Escrituras No dualistas de Parabhairava

3) El Guru humano

Podemos afirmar que la presencia de las tres fuentes de Gracia unidas: El Silencio
del Yo (Conciencia Pura, Siva) + Las Escrituras No Dualistas de Parabhairava +
El Guru Humano, forman una especie de catalizador que acelera el proceso de
Liberacion, también conocido como Autorrealizacion o Darse Cuenta del Ser.

Otros nombres para este Darse Cuenta Final son: Iluminacion,
Liberacion, Realizacion del Ser, Moksa, Nirvana, etc.

21



LAS CUATRO ESCUELAS DEL TRIKA

El Shaivismo No dual de Cachemira estd compuesto por cuatro escuelas
filosoficas que conforman el Gnico pensamiento del sistema Trika. Todas ellas
aceptan y se basan en las mismas 92 Escrituras o Agama-s:

- Los Bhairavatantra-s (completamente no dualistas) son 64.
-  Los Rudratantra-s (una mezcla de dualista con no dualista) son 18.
- Los Sivatantra-s (dualistas) son 10.

Segun algunos autores, los Tantra-s aparecieron alrededor del siglo IV o V d. C.
Otros autores establecen una fecha méas antigua: 1) alrededor del siglo IT d. C. 2)
alrededor del 240 a. C. y 3) la fecha podria incluso ser colocada en una época mas
antigua, seglin algunos eruditos. En otras palabras, nadie sabe realmente cuando
aparecieron los Tantra-s.

Estos libros tienen una caracteristica en comun: la Revelacion. En otras palabras,
los Tantra-s son una serie de libros que han sido revelados por la Conciencia
Suprema, es decir, no tienen autoria humana. Por eso es que se los conoce como
“Agama-s”. El término "Agama" proviene de la raiz "a-gam" (venir), o sea, estos
textos "han venido" desde el Ser Divino Mismo.

Si bien los Agama-s son noventa y dos, las cuatro escuelas filosoficas que
componen el Trika estan fuertemente basadas en los sesenta y cuatro
Bhairavatantra-s no dualistas. Estos sesenta y cuatro Tantra-s ensenan que el ser
humano es completamente Siva.

Abhinavagupta fue el sabio que unificé las cuatro escuelas del Trika. Antes de
Abhinavagupta estas cuatro escuelas estaban separadas ya que compartian
muchos puntos en comun pero estaban en desacuerdo sobre otros. En un esfuerzo
monumental, Abhinavagupta combiné las cuatro escuelas en una doctrina
unificada, actualmente conocida como "Shaivismo No Dual de Cachemira".
El tema es como siempre muchisimo mas extenso, pero esta simplificacion es mas
que suficiente por ahora.

Ahora veremos un pequeno resumen de estas cuatro escuelas del
Trika:

e Escuela Spanda: Fundada por Vasugupta.

¢ Escuela Pratyabhijina: Fundada por Somananda.

e Escuela Kula: Fundada por Srimacchandanatha y posteriormente
refundada por Sumatinatha.

¢ Escuela Krama: Fundada por Erakanatha.

22



- Escuela Spanda: Su nombre significa “Vibracion o Pulsaciéon”. A esta escuela
se la puede llamar "Shaivismo Trika Tradicional" por el hecho de que es la escuela
mas popular del Trika hoy en dia. Spanda es otro nombre para Sakti, el Poder de
Siva. Y Sakti es simplemente ‘la Conciencia de Yo’ de Siva. El Spanda le permite
a Siva saber que El “Es”. Esta escuela utiliza el punto de vista de Sakti, por lo que
hay espacio y tiempo en sus procesos espirituales.

- Escuela Pratyabhijiia: Su nombre significa "Reconocimiento", porque utiliza
el punto de vista de Siva y no de Sakti, por lo que no hay espacio y tiempo en sus
procesos espirituales. En esta escuela uno tiene que Darse Cuenta
instantdneamente de que se es Siva ahora mismo sin realizar ninguna practica o
método. Esto requiere de un discipulo de alto calibre, por supuesto. Por lo que en
esta escuela solo hay que ‘realizar’, no hay que practicar. Aqui no hay upaya-s o
medios. Simplemente debes reconocer tu naturaleza esencial aqui y ahora sin
hacer nada ni moverte a ninguna parte.

- Escuela Kula: Su nombre significa "Totalidad", porque ensefia a percibir la
Totalidad en cada particula del universo. Utiliza el punto de vista de Paramasiva
o Parabhairava. En esta escuela tampoco hay espacio-tiempo en sus procesos
espirituales, es decir, uno tiene que reconocer que la Totalidad est4 presente
incluso en la particula més diminuta de este universo. También requiere de un
discipulo de alto calibre.

- Escuela Krama: Sunombre significa “sucesion”. Es la escuela menos conocida
del Trika. Ensefia que todos los procesos de percepciéon pasan por un krama o
sucesion de 12 etapas. Este sistema tiene espacio y tiempo en sus procesos
espirituales, por lo que también utiliza el punto de vista de Sakti.

En Parabhairavayoga (el Yoga creado por mi Guru, Gabriel Pradipaka) se
ensefian predominantemente las primeras dos escuelas (Spanda y Pratyabhijiia),
por lo que en este documento pondremos el hincapié en la meditaciéon bajo la
mirada de estos dos sistemas filosoficos.

23



MEDITACION EN LA ESCUELA SPANDA
(LA ESCUELA DE LA VIBRACION DIVINA)

Spanda es una escuela fundada por el gran sabio Vasugupta a principios del siglo
VIII d. C. La palabra "Spanda" significa "Vibracion, Pulsaciéon, Movimiento". Este
sistema utiliza el punto de vista de Sakti. En suma, se declara que el universo
entero y nosotros mismos no somos nada mas que el producto de Sakti o
Vibracion Divina.

Algunas de las Escrituras mas populares de esta seccion son: los célebres
Sivastitra-s hallados por Vasugupta, las Spandakarika-s y la Sivasiitravimar$in.

En esta escuela hay espacio y tiempo, es decir, existen métodos para avanzar hacia
Mukti o Liberacion, por lo que el proceso de Liberacién es “gradual”. A su vez,
esta escuela ofrece cuatro Upaya-s o medios. {Medios para qué? Medios para
librarnos de la ignorancia acerca de nuestro Propio Ser. Mediante estos medios,
el discipulo puede comenzar a meditar y a profundizar gradualmente en su Propio
Ser.

En las palabras del gran sabio Svami Laksmana Joo:

“La escuela Spanda reconoce que nada puede existir sin movimiento. Donde hay
movimiento hay vida, y donde no hay movimiento eso es carencia de vida”.

Como se ha dicho anteriormente, este sistema se caracteriza por haber desglosado
una serie medios o métodos para avanzar hacia la Liberacion. A estos se los
conoce con los siguientes nombres:

=

Anupaya (lit. "sin medio o método")

Sambhavopaya (lit. "el medio o método de Siva")
Saktopaya (lit. "el medio o método de Sakti")

Anavopaya (lit. "el medio o método de anu -el ser limitado-")

hwn

Como veran, Anupaya es el método mas alto, mientras que Anavopaya es el medio
mas bajo. En realidad, Anupaya no es exactamente un medio o método, sino mas
bien, la culminaciéon de todos los medios o métodos. Los iremos estudiando a
todos poco a poco yendo desde el upaya mas alto hasta el upaya mas bajo.

24



1) Anupaya (lit. "sin medio o método")

Como dijimos anteriormente, este no es realmente un medio, sino mas bien "la
culminacién de Sambhavopaya", (el siguiente medio o método). Anupaya es la
directa percepcién de: “YO SOY SIVA, YO SOY EL SUPREMO SER DEL
UNIVERSO”. No tienes que acudir a ninguna practica o método aqui. Por eso,
éste no es realmente un upaya como dije antes. Sin embargo, aunque este upaya
no es realmente un medio o método, se lo menciona como uno, el mas elevado.

En suma, Anupaya es simplemente el Reconocimiento Final de “Yo Soy el Ser del
Universo Entero”. Cuando el discipulo tiene este Darse Cuenta, se Libera
instantaneamente del ciclo de nacimientos y muertes.

Anupaya utiliza el punto de vista del TODO, es decir, el punto de vista de
Parabhairava o Paramasiva -tattva 0 o 37-, el Supremo Ser de Todas las Cosas.
Como Parabhairava existe de forma inmanente y trascendente en toda Su
Manifestacion, Anupaya no posee ningin medio, porque ino hay ningin lugar
adonde ir ni nada que alcanzar! Cuando estds en Anupaya, te das cuenta
instantaneamente de que Todo es Dios, Todo es Parabhairava.

Un discipulo de alto calibre se identifica instantdineamente con Parabhairava tras
escuchar esta Suprema Verdad de la boca de Su Guru. A partir de alli, ya no busca
mas, simplemente, se reconoce a si mismo como el Ser del Universo entero.

Sufrimiento, falta de plenitud, confusion, engano, etc., abandonan a esta alma
emancipada para siempre.

Por lo tanto, Anupaya es el estado en la cual moran los Iluminados/Liberados.

Soporte Plena Iluminaci6n. Pleno
Reconocimiento de “Yo Soy Todo”

Fuente de Gracia predominante Parabhairava o Paramasiva

Poder Anandasakti o el Poder de
Bienaventuranza

Nivel de otorgamiento de Gracia Pleno Saktipata (el Guru y el individuo

son uno y lo mismo)

Tattva o Categoria 0/37
Paramasiva

25




2) Sambhavopaya (lit. "el medio o método de Siva")

Si la persona no puede captar de buenas a primeras que él/ella es el Ser del
Universo entero y ser Libre y Bienaventurada por siempre, se le da el medio de
Sambhavopaya.

Sambhavopaya es un medio que requiere permanecer con la Conciencia libre de
pensamientos, totalmente disponible para que la Gracia se revele. No se necesita
hacer nada méas. Puesto que Sambhavopaya utiliza el punto de vista de Siva (el
Testigo, tattva 1), solo se debe permanecer como la Conciencia Testigo libre de
pensamientos.

Cuando la mente se vacia de todo pensamiento y permanece como la Conciencia
Natural No Fabricada, eventualmente, colapsa la identificacion con ser el
individuo limitado.

Nada mas debe hacerse, solo, permanecer como el Ser libre de pensamientos,
hasta que la Gracia se revele en toda su magnitud y conceda Liberacion Final de
la “aparente” esclavitud.

En este medio no hay pensamientos, ya no hay ningin soporte. Solo Siva, la
Conciencia, es el medio.

Soporte Sin soporte
Fuente de Gracia predominante Conciencia Pura o Siva
(Primera fuente de Gracia)

Poder Icchasakti o el Poder de Voluntad
Nivel de otorgamiento de Gracia Saktipata alto

(el Guru es activo y el individuo es

pasivo)
Tattva o Categoria 1
Siva

26




3) Saktopaya (lit. "el medio o método de Sakti")

Si la persona no puede quedarse libre de pensamientos de buenas a primeras y
permanecer totalmente disponible para que la Gracia se revele, se le da el medio
de Saktopaya.

Este medio utiliza el punto de vista de Sakti -tattva 2-, y Sakti es la Conciencia del
Yo de Dios, o el Conocimiento “Yo Soy”. éQué significa esto en la practica?
Significa que en este medio la persona debe llevar su atencion a la fuente en donde
se originan todos los pensamientos, o en su defecto, al espacio o brecha entre los
pensamientos. Claramente, el espacio que esta al principio, en el medio y al final
de todos los pensamientos, es el mismo espacio. Por lo que, cada vez que surge
un pensamiento, la persona que practica este método debe llevar su atencién a la
fuente o espacio donde se originan, permanecen y se disuelven todos los
pensamientos. A este espacio, que es la base o sustrato de todo, se lo conoce como
“Aham” o “Yo Soy”.

La persona se concentra en este espacio una y otra vez, y este espacio -esta
Conciencia de Ser o “Yo Soy”- es su unico soporte. Entonces, cada vez que surge
un pensamiento se lo rastrea hasta su fuente hasta llegar a su lugar de origen: La
Conciencia del Yo, Aham, o Yo Soy.

En este medio todavia surgen pensamientos, por lo que se utiliza la mente activa
a nuestro favor para rastrear su propio origen. Por lo que, en este medio, el
soporte de meditacion es la Conciencia del Yo (Aham, o Yo Soy).

Soporte Conciencia del Yo o Aham (Yo Soy)

Fuente de Gracia predominante | Escrituras No Dualistas de Parabhairava
(Segunda fuente de Gracia)

Poder Jiianas$akti o el Poder de Conocimiento

Nivel de otorgamiento de Saktipata intermedio

Gracia (el Guru y el individuo son activos
por igual)

Tattva o Categoria

2
Sakti

27




4) Anavopaya (lit. "el medio o método de anu
-el individuo limitado-")

Si la persona no puede llevar la atencion al origen de los pensamientos, se le da
el ultimo medio o método: Anavopaya, el cual utiliza el punto de vista del anu
o individuo limitado -tattva 12, Purusa-.

Este medio estd constituido por una serie de técnicas de purificacion y
concentracion de la mente, a saber: meditacion formal, repeticion de Mantra-s,
ejercicios respiratorios (Pranayama-s), rituales, etc.

En este upaya se utiliza el intelecto, la energia vital (prana), el cuerpo fisico/los
sentidos y los objetos externos para volverse consciente de la propia naturaleza
esencial. Esto es asi debido a que el Ser Supremo se encuentra plenamente
identificado con anu (el individuo limitado), es decir, con el conjunto de intelecto,
energia vital, cuerpo fisico, sentidos, etc.

Este upaya utiliza Kriya o el Poder de Accién, ya que como la persona se encuentra
totalmente identificada con el cuerpo en este estadio, necesita realizar acciones
con el cuerpo para calmar su mente.

Soporte Mente, energia vital (prana), cuerpo
fisico/sentidos y objetos externos.
Fuente de Gracia predominante Guru humano
(Tercera fuente de Gracia)
Poder Kriyasakti o el Poder de Accion
Nivel de otorgamiento de Gracia Saktipata inferior
(el Guru es pasivo y el individuo

activo)
Tattva o Categoria 12

Purusa

Bien. Este ha sido un pequefio resumen de los cuatro upaya-s o medios de la
escuela Spanda. Recuerda que todos los upaya-s culminan en Sambhavopaya,
puesto que el objetivo final de toda practica espiritual es quedarse sin
pensamientos.

Todos los medios indirectos culminan siempre en el medio directo, a saber,
permanecer como la Conciencia libre de vikalpa-s o pensamientos, totalmente
disponible para que la Realidad Ultima (Lo Absoluto, Parabhairava) se revele.

Entonces, Sambhavopaya conduce tarde o temprano a Anupaya, es decir, a la
plena realizacién o Darse Cuenta final de “Yo Soy Paramasiva, el Ser del Universo
entero”.

28




Vamos a resumir todos los Upaya-s en los siguientes diagramas:

Anupaya Sambha Saktopaya /\ Anavopaya
vopaya é

2,
UPAYA PUNTO DE VISTA METODO

1) Anupaya Parabhairava Sin medio o método.
Iluminacién Instantanea.

2) Sambhavopaya Siva Permanecer libre de

pensamientos.

3) Saktopaya Sakti Meditar en la fuente o brecha

entre pensamientos (en la
_ Conciencia del Yo o ‘Yo Soy’).
4) Anavopaya Anu o individuo Implementar practicas

limitado

externas para calmar la
mente.

29




PROFUNDIZANDO EN LOS UPAYA-S O MEDIOS

SAMBHAVOPAYA

Sambhavopaya es el medio de meditaciéon mas elevado a la vez que el méas simple,
ya que consiste en retornar a nuestro Estado Natural de Ser que es sin
pensamientos. Claro, digo “el mas simple”, pero en la practica, aunque sea el
método mas sencillo y directo, no todos los aspirantes podran llevarlo a cabo.
¢Por qué? Porque la mayoria de las mentes de las personas se encuentran activas
todo el dia, absortas en los objetos y placeres de los sentidos. No es de extranar
que una mente inquieta que todo el tiempo se encuentra yendo tras la satisfaccion
de deseos, cosas externas y moviéndose de un lado a otro, no pueda sumergirse
por grandes periodos de tiempo en el silencio del propio Ser. Esto sucede porque
todavia estos aspirantes no se encuentran del todo maduros espiritualmente. Con
“madurez”, me refiero a que su mente todavia se encuentra externalizada tras la
persecucion de objetos externos para ser feliz, cuando la fuente de Felicidad
inmediata se encuentra, de hecho, dentro de la misma fuente de donde su mente
ha surgido.

Tal es asi que la Suprema Felicidad esta siempre a nuestro alcance porque no es
otra cosa que nosotros mismos. Cuando comenzamos a buscar la plenitud -que
ha sido velada a causa del Anavamala- fuera de nosotros mismos, esta Plenitud
que somos queda cubierta al igual que un inmenso Sol cuando es tapado por las
gigantescas nubes. Lo mismo sucede con el radiante Sol de la Conciencia. La
Conciencia Pura (Td Mismo), es Dicha Perfecta y Bienaventuranza. {Pero qué
hacemos? En vez de descansar alli -en Uno Mismo-, movemos la mente de un
lugar a otro... A destinos que, generalmente, no conducen a ninguna parte.

En Trika, “ir hacia alguna parte” significa ir hacia el Reconocimiento del Propio
Ser mediante el sumergimiento de la mente en su propia fuente. Enfatizo en la
palabra “Reconocimiento” y no “conocimiento”, ya que no se trata de conocer algo
por fuera de nosotros mismos, sino de reconocernos a nosotros mismos como la
Conciencia Testigo que ya somos.

Entonces, Sambhavopaya es un medio que requiere de aspirantes de ‘alto calibre’
¢Y qué significa que sean de alto calibre? Significa que su nivel de entrega y
consagracion a su Propio Ser sea lo suficientemente alto como para permanecer
pasivos, con la mente volcada hacia dentro y la Conciencia totalmente desprovista
de pensamientos por grandes periodos de tiempo, o al menos, cantidades de
tiempo considerables. Es por esto que en este medio se utiliza Icchasakti o Poder
de Voluntad, ya que el discipulo debe ser capaz de quedarse sin pensamientos a
voluntad, de buenas a primeras, y permanecer alli. Cuando la mente se sumerge
en su fuente por grandes periodos de tiempo, algo sucede: esta persona se vuelve
un receptaculo para la Gracia o Saktipata.

30



éQué es la Gracia o Saktipata? Saktipata es descenso de Sakti (Poder), en
otras palabras, Poder proveniente del Propio Ser, que es Dios. Es un Poder tan
poderoso que es capaz de barrer con todas las impresiones residuales (Sarmskara-
s) que producen esclavitud. Todas estas impresiones o huellas mentales
relacionadas con ser un individuo limitado, junto con su origen (el pensamiento
raiz ‘yo soy el cuerpo’) son barridos de la Conciencia por la fuerza de este Poder,
Gracia o Saktipata. El Poder de la Conciencia barre con todas las impurezas
mentales -impurezas en el sentido de “limitaciones” o “contracciones” que hacen
al Ser Libre considerarse un individuo limitado, distinto y separado de la
Realidad-.

Por lo que, Sambhavopaya es un medio Bienaventurado para todos, pero como se
ha dicho antes, requiere de un enorme Poder por parte del discipulo. Con Poder,
me refiero a que este discipulo debe ser capaz de renunciar genuinamente a su
propia mente condicionada. Una mente condicionada es una mente que cree ser
una entidad distinta y separada de la Realidad. Renunciar a la individualidad
significa: renunciar a la idea de percibirse como algo diferente y separado del
Supremo Ser, Siva. Una forma de morir a este sentido de individualidad es,
paradojicamente, considerando a todo como el Ser, incluso a la propia mente.

Cuando alguien tiene esta actitud: “Todo es el Ser, incluso mi mente andando
ahora mismo”, esto conduce a un estado de indiferenciacién donde no se puede
distinguir al “Ser” del “No-Ser”, es decir, se realiza que todo es el Ser: la mente
andando, las limitaciones, el propio ego, etc., es el Ser. De esta manera, y
manteniendo firmemente la actitud antedicha, la mente se aquieta por completo
y sin esfuerzo alguno al no considerar a nada como algo distinto o separado del
Ser. Esto es Sivadrsti -el punto de vista de Siva- conducente a la Iluminacién o
Liberacion Espiritual.

Renunciar a la individualidad como siendo algo distinto y separado del Ser
constituye la Suprema Entrega al Propio Ser. Cuando meditas en la siguiente
idea: “¢Quién soy yo para existir como algo distinto del Ser?”, “¢Quién soy yo
para considerarme como algo distinto de EI?”, esto destruye a la falsa
individualidad. éPor qué? Porque la falsa individualidad no puede permanecer
donde hay Verdad. El falso sentido de individualidad est4 basado en mentiras. La
primera mentira es: “Yo soy Nicole, Yo soy Gabriel, Yo soy Juan, Yo soy Camila,
Yo soy Tomas” etc. La Realidad es que todo es el Ser, incluso nuestra
individualidad limitada. Nada existe como separado del Ser. Nada existe distinto

del Ser. La revelacion ultima es: Solo el Ser Es.

Pero para darse cuenta de esto verdaderamente, se debe primero renunciar a la
falsa individualidad o “yo ficticio”, y a todas las limitaciones que vienen junto con
esta identificacion raiz. Este “yo ficticio” (que también es Siva), es una invencién
manufacturada por el Poder del Ser -Sakti- para que el Ser se experimente a si
mismo como algo distinto de El mismo. Si, suena a locura, pero es asi.

31



Nos hemos apegado tanto a esta invenciéon Divina que ahora nos resulta muy
dificil librarnos de ella. Para nosotros es completamente natural percibirnos
como algo distinto y separado del Ser. Tal es asi, que ahora debemos renunciar a
nuestra amada invencidn para poder reconocernos nuevamente como lo que
realmente somos. Esto puede sonar como algo sencillo, pero no lo es, puesto que
el yo ficticio estd basado en mentiras y nosotros estamos totalmente aferrados a
estas mentiras.

Algunas de estas mentiras a las que nos aferramos son: “soy hombre o mujer”,

» &«

“soy limitado”, “necesito a alguien para ser feliz”, “si no logro esto o aquello estaré
triste por siempre”, “necesito estar aqui o alli” o “no estoy aqui o alli”, etc. Todas
estas mentiras surgen como producto de la suprema contracciéon (Anavamalay el
resto de las limitaciones). Hemos abrazado todas estas ideas erréneas y ahora nos
resulta muy dificil salir de ellas. Por esto, renunciar a todas estas nociones nos
resulta muy doloroso, ya que hemos basado todo nuestro sentido de identidad en

ellas.

Ciertamente, cuando estas nociones comienzan a morir, se siente como que “uno
estd muriendo”, pero en realidad, lo que estd muriendo es la identificacién con
este ego o ‘yo inventado’. Al reducirse el ego o ‘yo inventado’, el Yo Real -la
Conciencia- amanece, es decir, comienza a revelarse. Por eso, generalmente
-aunque existen excepciones- el proceso de Despertar es gradual.

El Ser ha creado toda esta pelicula llamada “dualidad”, en la cual el individuo
limitado es el protagonista. Ahora, el Ser se ha hartado de interpretar este papel
y quiere volver a reconocerse como el actor. Pero interpret6 este papel durante
tanto tiempo -innumerables vidas-, que ahora se ha olvidado de Quién Es
realmente. Cuando uno llega a un camino espiritual, esta es la clara indicacién de
que el Ser se ha cansado de jugar al rol de individuo limitado. Pero para esto, debe
renunciar a todas las mentiras e ideas que El cre6 de si mismo, a fines de poder
interpretar su papel a la perfeccion.

Ahora un ejemplo de Sambhavopaya: imaginemos que el ego es una pelota de
hierro y el Ser es una laguna o caldo de quimicos donde se encuentran activos
muy fuertes que se comen al hierro. Cada vez que la pelota se sumerge en esta
fuente, ocurren muchos procesos “invisibles” alli. Aparentemente, no esta
sucediendo nada, pero la pelota de hierro est atravesando por muchos cambios
internos cuando se sumerge alli. Lo mismo sucede con el ego, cada vez que se
sumerge en su fuente -el Ser-, recibe una especie de “tratamiento invisible” que
es altamente poderoso. De esta manera, cada vez que la pelota de hierro es
extraida de este gran caldo quimico, su color es distinto y su tamafio es cada vez
mas pequeno. A veces, los cambios no se notan mucho, pues pueden ser muy
sutiles, pero cada vez que ingresa en este gran caldo su apariencia se transforma
y su tamano se reduce un poco mas.

Cuando la pelota se sumerge por periodos de tiempo cada vez mas largos en este
gran caldo de quimicos, llega un punto en que su composicion se deshace por
completo disolviéndose enteramente en este gran caldo, es decir, su sustancia
quimica y la del caldo se vuelve completamente una e indiferenciada.

32



A partir de ese momento, la ex pelota de hierro ya no es mas una pelota de hierro,
sino, “el gran caldo”. De la misma manera, cuando el ego se encuentra lo
suficientemente reducido tras morar durante grandes periodos de tiempo en el
Ser, llega un dia en que el Ser se lo ‘traga’ por completo y solo queda el Ser. Esto
es Turlyatita, el Estado Mas Alto de Conciencia.

Durante este estado, se experimenta Sivasaktisamarasya. éQué es eso? Es un
estado indiferenciado donde la dualidad en la forma de Siva-Sakti (es decir, en la
forma de Sujeto y objeto) desaparece por completo. Es por esto que la experiencia
de Turlyatita dura unos pocos segundos solamente, en caso contrario, la persona
no podria seguir funcionando en el mundo ni retener su cuerpo. Luego de esta
experiencia, si el cuerpo sigue vivo, el Liberado retorna al estado de Turya (el
cuarto estado de Conciencia) en donde permanecera hasta la caida de su cuerpo.

Turya o Turlya (el Cuarto Estado) es la condicién atestiguante del Ser que
enhebra los otros tres estados remanentes de conciencia: vigilia, suefio y suefio
profundo. En este estado existe un leve sentido de dualidad para poder funcionar
en este mundo. A este estado también se lo denomina “Bhedabheda” o unidad
en la diversidad, ya que hay percepcion de Sujeto y objeto (es decir, hay
percepcion de “Yo” y “el universo”) como dos entidades diferenciadas, pero
existiendo en completa unidad.

Vamos a verlo en un cuadro:

ESTADO NIVEL TATTVA-S
Turlyatita e Supremo (Para) Categorias
(Maés alla del e No dualidad (Advaita) 1y2
cuarto) e Unidad (Abheda)
Turya o Turiya e Supremo/no Supremo (Parapara) Categorias
(El cuarto e Mezcla de dualidad y no dualidad 3,4yY5
Estado) (Dvaitadvaita)
e Unidad en la diversidad (Bhedabheda)
Maya y su e No Supremo (Apara) Categorias
progenie (vigilia, e Dualidad (Dvaita) 6a36
sueno y suefo e Diversidad (Bheda)

profundo)

A diferencia del ejemplo anterior donde la pelota de hierro se deshace por
completo en el caldo de quimicos volviéndose de esta manera una misma
sustancia indiferenciada -como el Ser y el ego durante la experiencia de
Turiyatita-, lo que sucede tras el proceso de Liberacion, es como si el caldo
expulsara de si ‘una nueva pelota’ por fuera de la caldera, pero ahora, esta pelota
ya no estd mas compuesta de hierro, sino de una nueva sustancia.

33




Dicho de otra manera, ya no es méas la pelota que era antes, sino que la pelota
expulsada esta compuesta de la misma sustancia quimica de la que esta hecha el
“gran caldo”. En otras palabras, luego de la experiencia de Liberacion Final, el ego
regresa -ya que el ego es una categoria de la manifestacion universal
(especificamente, la categoria 15 segun el Trika)-. Si el ego no regresara, el
Liberado sencillamente no podria funcionar en este mundo. Pero este ego que
regresa ya no se percibe como algo distinto del Ser -siguiendo con el ejemplo
anterior, ya no se considera mas a si mismo como una ‘pelota de hierro’-. Por el
contrario, luego de su completa absorcién en el Ser, regresa como una especie de
“extension del Ser”. Siguiendo con la analogia del caldo de quimicos, la pelota que
es lanzada por fuera de la caldera, ahora se encuentra compuesta de la misma
sustancia contenida en la caldera. En consecuencia, no se puede decir que este
ego sea algo distinto de la fuente de donde ha surgido. El ego remanente de un
ser Liberado se asemeja a la diferencia que existe entre el Sol y su calor, siendo el
Sol el Si Mismo y su calor el ego. En conclusion, este ego se sabe a si mismo una
herramienta o extension del Ser, y ya no mas algo distinto de El.

Por supuesto, esto es solo una explicacion aproximada, ya que es muy dificil
poner esta experiencia en palabras. Aunque el ejemplo que se ha dado fue solo
una analogia para explicar este proceso, incluso cuando el ego se consideraba a si
mismo como algo ‘distinto y separado del Ser’, también era el Ser, isolo que no lo
sabia! Por eso tuvo que pasar por todo este “proceso alquimico” de
sumergimiento en su propia fuente para volver a Darse Cuenta.

Volviendo a la explicacién de Sambhavopaya, se dice que en este Upaya el
discipulo debe permanecer “pasivo” y el Guru activo. ¢Qué significa esto?
Significa que el discipulo no debe hacer nada. La persona debe entrar en un
estado de “Supremo No Hacer” (a nivel mental, no fisico, por supuesto). Cuando
el discipulo no hace nada con su mente y solo reposa en el Ser, el Guru (el
Principio Césmico otorgador de Gracia) hace todo el trabajo -al igual que el caldo
de quimicos transforma a la pelota de hierro cuando ésta solo permanece
sumergida en su fuente-. De esta manera, no se necesita hacer nada mas.

Ahora, un ejemplo culinario: Cuando uno cocina unas papas en una sartén llena
de aceite, para que estas papas se cocinen deben permanecer quietas dentro de la
sartén é¢verdad? Imagina que las papas se mueven de aqui para alla y comienzan
a saltar por encima de la sartén... iNO! Las papas deben permanecer quietas. S6lo
si permanecen totalmente pasivas pueden ser cocinadas a la perfecciéon. Ahora, si
son activas y se la pasan brincando de aqui para alla, la coccion no sera posible o
saldra muy mal. Del mismo modo, la mente debe permanecer totalmente pasiva
para que esta pueda cocinarse en el Gran Horno de la Conciencia. Esto es
Sambhavopaya.

Okey, este fue un divertido ejemplo culinario a modo de explicacién, y puede ser
un poco impreciso, sin embargo, con todos estos simpaticos ejemplos que se estan
brindando, lo que se busca sehalar Unicamente es que para realizar a la
Conciencia, hay que permanecer como la Conciencia.

34



Cuando la mente se sumerge en el Ser durante grandes periodos, es solo cuestion
de tiempo el que todos los nudos del ego se desaten por completo por el Gran
Fuego de la Conciencia, y que este afortunado individuo retorne a su estado
original como el Supremo Ser, a saber, Siva, en este sistema filoséfico.

Entonces, para resumir: Sambhavopaya requiere de discipulos de alto calibre que
estén consagrados a la Suprema Entrega al Senor. Solo requiere de una
Conciencia libre de pensamientos, por ende, libre de deseos, libre de dudas, libre
de conflictos y persecuciones.

Sambhavopaya es Entregar TODO al Ser, incluso, nuestro pequefio sentido
de individualidad. Este es el medio de la Suprema Entrega, el Upaya mas alto en
el sistema Trika, y solo requiere que descansemos en nuestro propio Ser, hasta
volvernos idénticos a El. No se trata de alcanzar algo nuevo, sino de retornar a
nuestra condicién natural no fabricada como la Conciencia. Esto es lo que ya
somos en esencia, pero debido a la nocion de ser un individuo limitado, hemos
olvidado esta condicion siempre presente las 24 horas del dia.

La primera seccién de los Sivasiitra-s (1a escritura primordial en el Shaivismo No
dual de Cachemira) trata completamente sobre Sambhavopaya. El quinto
aforismo de esta seccion dice lo siguiente:

I WG 1Yl

Udyamo bhairavah||5]|

“Bhairava -el Ser Supremo- es un repentino destello o elevacion de la
Conciencia Divina”

[...] Ese "udyama" o repentino surgimiento de la Conciencia, aparece en aquéllos
que estan consagrados a la Devocion y poseen el Tesoro de la atencion en este
Principio Interno. Esto es lo que se ha ensefiado en el quinto aforismo de los
Sivasiitra-s.

(una porcién del comentario de Ksemaraja sobre Sivasutra-s 1.5)

35



Se han establecido dos requisitos para experimentar la elevacion o
surgimiento de la Conciencia Divina (udyama):

1) Devocion: Con esta palabra, no se esta queriendo decir necesariamente que
tienes que estar alabando al Ser en voz alta todo el dia. No, la devocion no tiene
que ver necesariamente con signos externos. La devocion puede expresarse de
maultiples maneras. Por ejemplo, una de ellas es seguir las ensefianzas del Trika y
ponerlas en accion. Escuchar estas palabras y meditar en ellas es otro signo de
devocion. En definitiva, la devocidn es sencillamente continuar dedicado a Dios,
sea cual sea la forma en que puedas hacer esto. Estar leyendo este documento es
una especie de Devocion también.

2) Atencion en el Principio Interno: Esto significa llevar la atencion al
Testigo -al Sujeto-. Este Principio Interno es la Conciencia, Siva. Utilizas tu Poder
de Voluntad para llevar la atencién a este Testigo o Principio Interno. Realmente
esto es solo una forma de hablar, ya que un objeto -el ego- no puede meditar en
el Sujeto -Siva-. Para arrojar mas luz, cuando se habla de “meditar en el Testigo
Interno” significa realmente, permanecer como el Testigo. Todos pueden
-tedricamente al menos- permanecer como la Conciencia Testigo, pero en la
practica, s6lo aquéllos que posean verdadera Devocion podran hacerlo.

La Devocion es el motor que te impulsa hacia adentro. El acto de permanecer
como la Conciencia Testigo libre de pensamientos es sostenido por la Devocién o
fuerte interés. La gente con poca o ninguna Devocion no podra llevarlo a cabo, al
menos, no por periodos de tiempo prolongados, ya que todavia se encuentran
demasiado obnubilados por su mente y cosas externas.

Cuando una persona se siente completamente impotente frente a la vida, la
Devocion surge en ella en forma natural. Dicha persona valorizara entonces las
ensenanzas dadas por un Guru, y estas enseflanzas, al ser puestas en accion,
gradualmente la sacaran de su previo e ignorante modo de vida. Ella entendera
que su aparente individualidad es solamente una ilusi6n, puesto que sélo Dios
Existe en todas partes. En suma, esa persona se absorbera en el Testigo Interior,
que es Dios. Esto es Sambhavopaya.

Ahora, una frase célebre del gran sabio Abhinavagupta:

“No abandones nada, no aceptes nada; detente, permaneciendo asi,
en tu propio Ser”.

Esta frase representa el corazon de Sambhavopaya. En este medio ya no aceptas
ni rechazas pensamientos, simplemente, permaneces como el Ser.

36



Recuerda nuevamente: Sambhavopaya es el medio mas importante en la escuela
Spanda. Los otros dos upaya-s (Saktopaya y Anavopaya) por ultimo
"desembocan" en Sambhavopaya.

Como se ha dicho anteriormente, los medios o vias indirectas culminan siempre
en el medio o via directa. Sambhavopaya es sencillamente permanecer disponible
como la Conciencia libre de pensamientos, incluyendo la idea de “yo soy el
cuerpo”. Nada méas debe hacerse, solo reposar en este Estado.

Si tienes este estado, no necesitas hacer practicas adicionales. S6lo permanece asi
y a su debido tiempo, el Ser -Bhairava- se revelara a si mismo tal cual y como es.

Caracteristicas de Sambhavopaya:

e Conciencia totalmente desprovista de pensamientos

e Suprema Entrega / Rendicién / Consagracion al Ser

e Devocién al Principio Interno (Siva o Conciencia)

37




SAKTOPAYA

Mientras que Sambhavopaya es el método mas elevado y tinicamente consiste en
permanecer como la Conciencia libre de pensamientos, y Anavopaya es la
realizacion de practicas externas tales como ejercicios de respiracion
(Pranayama-s), Dhyana o meditacion formal, recitacion de Mantra-s, rituales,
etc., Saktopaya es el sendero intermedio que utiliza el Poder de Jiana o
Conocimiento para alcanzar Liberacion.

Como se ha dicho antes, Saktopaya es un medio donde todavia surgen vikalpa-s
o pensamientos, por lo cual, la mente sigue activa, pero en vez de someternos a
ella en forma de esclavitud, utilizamos su Poder -el poder de la mente- para
rastrear su origen. ¢Cémo se hace esto? llevando la atencién al origen de los
pensamientos cada vez que surgen, es decir, llevando la atencion al “Aham o Yo
Soy”, la fuente de los pensamientos. Otra manera de llegar al mismo lugar es
poniendo atencion en los intervalos o brechas entre pensamientos. De esta forma,
se accede al mismo espacio, fuente o Conciencia.

Entonces, una forma de practicar Saktopaya es: Cada vez que surge un
pensamiento, puedes preguntarte “¢De donde surge este pensamiento?”, y con tu
atencion, rastreas el origen del pensamiento hasta llegar a su fuente. Una vez que
“se llega” a la fuente o espacio en donde se originan todos los pensamientos, te
encuentras en el ‘YO SOY’, La Conciencia de Ser o Conciencia del Yo. iMuy bien!
Has logrado la meta en Saktopaya.

Dentro de Saktopaya, hay otros dos métodos que se utilizan y que tienen el mismo
resultado, a saber, fundirse en la Conciencia del Yo o Aham (Yo Soy). Estos
medios son: comprender a la mente y generar Suddhavikalpa-s o pensamientos
puros. Vamos a estudiarlos maés tarde.

Entonces, Saktopaya, al ser un medio que utiliza Jiiana o Poder de Conocimiento,
comprende metodologias que implican utilizar la mente y el intelecto a nuestro
favor para finalmente conducirnos al Ser. Es como ponerle una trampa a la mente
para que caiga en sus propias fauces.

Ahora, vamos a ver las distintas metodologias dentro de este Upaya.

38



LLEVAR LA ATENCION A LA FUENTE DE LOS
PENSAMIENTOS (“AHAM O YO SOY”)

Como en este Upaya la persona todavia tiene pensamientos y no tiene suficiente
Poder para aplicar Icchasakti o Poder de Voluntad -como en Sambhavopaya- y
asi poder detener su mente por completo, una forma de realizar este método es el
siguiente:

Supongamos que un Guru te da el Mantra “Om’ namah $ivaya”, y te dice: “Repite
este Mantra una sola vez y luego, presta atencion a la fuente de donde se origina
el Mantra y en donde se sumerge”. Como puedes ver, este es un método de
Saktopaya, porque el interés no esta puesto en la formula sagrada sea cual sea,
sino, en hallar la fuente de donde surgen y se sumergen todos los Mantra-s o
pensamientos, a saber, en Aham o Yo Soy. Cuando uno realiza esta practica, logra
darse cuenta facilmente del ‘fondo o sustrato’ desde el cual se originan y se
disuelven todos los pensamientos. Esta Conciencia de Ser es Sakti, a saber, la
Conciencia de Ser, Aham o Yo Soy.

A esta Conciencia de Ser también se le llama Mahahrada o “Gran Lago” (no te
confundas con tantos nombres, pues, todos apuntan a lo mismo). ¢Por qué “Gran
Lago”? Porque la Conciencia es profunda, calma y transparente como un Gran
Lago. Entonces, este Gran Lago o Yo Soy, es la fuente generativa de todos los
Mantra-s.

La voz mental que estas escuchando ahora mismo proviene del "Yo Soy". Todos
tus pensamientos y emociones provienen del “Yo Soy”, y todos los Mantra-s o
férmulas sagradas surgen del "Yo soy" también.

39



Tal como se menciona en el aforismo 22 de la primera seccion de los Sivasutra-s:

“Uniéndose con el Gran Lago, el Yogi tiene la experiencia de la fuente generativa
de todos los Mantra-s” ||22] |

Y también en el aforismo 16 de la tercera seccidén de la misma escritura:

“Establecido en el poder de la Suprema Sakti o la perfecta Conciencia del Yo,
que es como un "asiento" para él, el Yogi iluminado facilmente se zambulle en el
Lago de la Divina e Inmortal Conciencia” ||16]|

Otra forma de darse cuenta del Yo Soy, es meditando en el intervalo o brecha
entre pensamientos. Si te resulta muy dificil llevar la atencion al origen de los
pensamientos, entonces, pon la atencién en el intervalo entre dos pensamientos
-justo en el espacio donde termina uno y empieza el otro-. Este espacio al que
logras acceder es la misma fuente o ‘Yo Soy’, desde el cual, surgen, se sostienen y
se disuelven todos los pensamientos.

CONCIENCIA O “YO SOY”

O Pensamientos O
ORIGEN DE LOS ESPACIO ENTRE
PENSAMIENTOS PENSAMIENTOS

Entonces, cualquiera de las dos formas, ya sea rastrear los pensamientos hasta su
lugar de origen, o bien, llevar la atencién a la brecha o intervalos entre
pensamientos, pertenecen a Saktopaya y conducen a lo mismo: Darse Cuenta de
la fuente, Aham o Yo Soy.

Cuando se capta este Aham o Yo Soy, solo es cuestion de tiempo para que la mente
comience a reposar por periodos de tiempo cada vez méas largos en su propio
origen, a saber, en este Gran Lago o Conciencia.

40



Entonces, si alguien se pregunta “¢Cuél es la diferencia entre Saktopaya y
Sambhavopaya?” La principal diferencia es que en Saktopaya todavia hay
pensamientos y en Sambhavopaya no hay pensamientos.

Como en Saktopaya el discipulo todavia posee pensamientos, debe utilizar la
atencion para meditar en la fuente o intervalo entre pensamientos. Cuando hace
esto, utiliza la energia de la propia mente activa a su favor para escudrinar
-investigar o examinar- el origen de los pensamientos. Por supuesto, la meta en
Saktopaya es conducir a Sambhavopaya.

Otra de las grandes diferencias radica en la actitud del discipulo, por ejemplo: En
Saktopaya, cuando aparecen emociones o pensamientos, uno deberia llevar la
atencion al lugar de origen de esas emociones o pensamientos hasta llegar al
“Aham o Yo Soy”. Entonces, al separarse de los objetos y rastrear su lugar de
origen, la atencion se dirige inicamente a la fuente de todos ellos.

En Sambhavopaya, en cambio, no se tiene esta actitud de rechazo a los
pensamientos. Al no haber ningin soporte, tampoco busca el origen de los
pensamientos ¢Por qué? Porque en Sambhavopaya hay unidad. Esto quiere decir
que, aunque eventualmente puedan aparecer pensamientos, estos no se perciben
como separados de uno mismo. Hay percepcion del Sujeto (Testigo) y de los
objetos (pensamientos), pero no se perciben como dos entidades separadas o
distintas entre si, por lo cual, en este upaya no se aceptan ni se rechazan
pensamientos, uno simplemente permanece como el Ser. Producto de esta
actitud, naturalmente se ingresa en un estado completamente libre de vikalpa-s
0 pensamientos.

En resumen: Mientras en Saktopaya se busca separar al Sujeto (“Aham o Yo”) del
objeto (pensamientos) y llevar la atencién solamente al Sujeto; en Sambhavopaya
no hay movimiento de la atencién, porque Sujeto y objeto permanecen como lo
mismo. En este caso, solo hay permanencia en el Ser.

Entonces, cuando utilizamos el poder de la atencion para rastrear el origen de los
pensamientos, esto es Saktopaya, ya que utilizamos el poder de la mente activa
para rastrear su propio origen -como hemos repetido innumerables veces, este
Upaya utiliza el punto de vista de Sakti, la Conciencia de Ser o Yo Soy-. Cuando
la mente logra reposar en su origen y permanecer como el Ser, esto es
Sambhavopaya, y cuando hay investigacién -examinacién- de la propia
Conciencia utilizando la mente, esto es Saktopaya. Muy simple de entender, éno
es cierto?

Esta ha sido la primera técnica de Saktopaya, pero hay dos mas por delante:
Comprender a la mente y generar Suddhavikalpa-s o Pensamientos Puros. Vamos
a verlas.

41



COMPRENDER A LA MENTE

Otro método totalmente indispensable dentro de Saktopaya es: Comprender a la
mente. ¢Por qué? Porque cuando uno comprende la naturaleza de su propia
mente, es decir, la naturaleza de la cual estin compuestos todos los
pensamientos, la mente se aquieta espontaneamente y de forma natural. Por lo
cual, este es otro método muy efectivo para entrar en las aguas de la Conciencia
del Ser o Yo Soy.

Vamos a verlo en el siguiente aforismo:

«Es tnicamente Citi -Conciencia- la que, descendiendo desde la etapa de
Conciencia Pura, se contrae a Si Misma asumiendo la forma del objeto conocible;
y también es Citi la que se vuelve la mente ||5]|».

(Pratyabhijhahrdaya, aforismo 5)

Se dice que el quinto aforismo en el venerable Pratyabhijiahrdayam es la sangre
del sendero espiritual ¢Por qué? Porque si uno comprende plenamente que su
propia mente es Citi (Conciencia) tras haber pasado por un proceso de multiples
contracciones, la mente se aquieta por completo. En otras palabras, gracias a esta
comprension que ha sido obtenida mediante el Poder de Jiiana o Conocimiento,
la mente se aquieta naturalmente, y finalmente, aterriza en el estado desprovisto
de pensamientos en Sambhavopaya.

Vamos a explicarlo detenidamente: Todos los pensamientos son letras, y todas
las letras son emanaciones de la Conciencia, por ende, son chispas de Sakti. Es
decir, todos los pensamientos estdn hechos de la misma sustancia que la
Conciencia Original. Como la Conciencia del Ser es Sakti, los pensamientos que
surgen de ella también son emanaciones de Sakti. Las letras no estan hechas de
un material distinto de la fuente de la cual surgen, en otras palabras, la sustancia
fundamental de todos los pensamientos es Citi (Conciencia). Por consiguiente, si
todas las letras surgen de la Conciencia... iEstan hechas de Conciencia! Por ende,
los pensamientos, que son un conjunto de letras, no son otra cosa que chispas de
Sakti (chispas de Citi o Conciencia).

Entonces... ¢Como puede ser la mente un obstaculo cuando ella misma es Citi o
Conciencia?

Reflexiona en estas palabras.

42



Al igual que se menciona en el tercer aforismo de la tercera secciéon de la
Sivastutravimarsini:

“Incluso el conocimiento nacido de la mente esta lleno de Luz, entonces...
¢Cémo puede ello -el conocimiento nacido de la mente- ser esclavitud?”

(Sivasttravimaréini, III, 3)

Entonces, si mediante el poder de comprensién (Jiana o Conocimiento), puedes
comprender que tu propia mente no es nada mas que Sakti, y Sakti es Conciencia,
desaparecen todos los obstaculos. iPues todos los aparentes ‘obstaculos’ no son
otra cosa mas que Conciencia! Asi que incluso todos los obstaculos mentales, al
estar hechos de Sakti, son tinicamente Sakti o Conciencia.

Cuando se reflexiona en esto, la mente se aquieta de forma natural.

Este es el método mas elevado dentro de Saktopaya. Si se comprende que la
propia mente es Sakti, la mente se detiene espontaneamente y aterriza en el
estado libre de vikalpa-s o pensamientos, en Sambhavopaya.

43



GENERACION DE SUDDHAVIKALPA-S O PENSAMIENTOS PUROS

Este es otro método dentro de Saktopaya: la generacién de Suddhavikalpa-s o
pensamientos puros. ¢Qué es esto? Vamos a verlo.

Naturalmente, vivimos generando vikalpa-s o pensamientos que se relacionan
con la idea de ser un individuo limitado. Generalmente nuestros vikalpa-s o
pensamientos suelen ser del siguiente estilo:

» 2 <«

“Tengo que hacer un tramite”, “tengo hambre”, “deseo un nuevo trabajo”, “quiero

» o«

un novio/una novia”, “necesito mas dinero”, “cuando cumpla con este proyecto
voy a sentirme satisfecho”, “qué rapido pasa el tiempo”, “que viejo estoy”, “tengo
que ir al supermercado”, “estoy preocupado por mis hijos”, “necesito un auto

»

nuevo”, “extrafio a esta persona”, “si tuviera esto o lo otro me sentiria pleno”, etc.

La generacion constante de este tipo de pensamientos no nos conduce a una
captacion de nuestra Verdadera Naturaleza, sino que, al contrario, conducen a
maés y mas esclavitud. Con esto NO se quiere decir que deba haber una anulacion
de la mente practica o funcional, NO. A lo que apunta es que a fines de realizar
nuestra Verdadera Naturaleza -en otras palabras, darse cuenta de lo que Uno Es-
necesitamos identificarnos durante el mayor tiempo posible con Parabhairava, y
no podemos llevarlo a cabo adecuadamente si todo el dia estamos identificados
con nara -el individuo limitado-.

En otras palabras, es muy dificil percatarnos de nuestra Divina Naturaleza si todo
el tiempo estamos generando pensamientos relacionados con ser un individuo
limitado. La mayor parte de nuestros pensamientos son mundanos, y constan de
deseos, suenos insatisfechos, tareas por cumplir, preocupaciones, pasado, futuro,
etc. Como verés, la mayoria de nuestros pensamientos estan basados en el “yo
ficticio” y en el espacio-tiempo, por lo cual, nunca estan repletos de la divina
captacion de nuestro Yo Real, a saber, de la toma de conciencia de “Yo Soy
Parabhairava”. La realidad es que vivimos la mayor parte del tiempo en un suefio
mental.

Incluso, estos pensamientos mundanos son Citi o Conciencia también, pero
desafortunadamente, no nos percatamos de ello por estar durmiendo en los
brazos de la ignorancia. Por esta razon, por lo general, se necesitara de la
generacion de Pensamientos Puros (Suddhavikalpa-s) que nos ayuden a erradicar
este tipo de pensamientos limitados y conducirnos a la toma de conciencia de
Quienes Somos realmente. Estos pensamientos puros acerca de nuestro
Verdadero Ser, se encuentran, sobre todo, en las Escrituras No Dualistas de
Parabhairava.

Entonces, cuando uno lee estas Escrituras No dualistas, automaticamente se topa
con las siguientes ideas: “Yo Soy Dios”; “Yo soy Siva”; “Yo Soy Parabhairava”; “Yo
soy el Ser del Universo Entero”; “Estoy en todas partes”; “Soy Todo”; “No hay

29, «

obstaculos para Mi”; “El Universo es Mi Cuerpo”, etcétera.

44



La lectura de estas Sagradas Escrituras hace que la mente se llene de las ideas
correctas, y de esta manera, se elimina la ignorancia intelectual acerca de lo que
Realmente Somos. A partir de una firme ponderacion y comprensioén de nuestro
Verdadero Ser, es mucho mas facil poder acceder a la Conciencia libre de
pensamientos.

Imagina leer una escritura en donde todo el tiempo se te esté diciendo: “Eres
limitado”, “necesitas mas dinero para sobrevivir”, “si no haces esto o aquello
seras un fracasado”, “tu cuerpo esta viejo”, “te quedan pocos arios de vida’,
“¢como pagaras el alquiler?”, “necesitas una novia o un novio”, etc. Esta bien,
no creo que exista una escritura sagrada que hable sobre esto, pero si podemos
toparnos con todas estas ideas mediante los canales de noticias, en casa con
nuestras familias, en nuestro lugar de trabajo, en las reuniones con nuestros
amigos e incluso en las redes sociales ¢no es cierto? Todo el tiempo estamos

consumiendo ideas erréneas que conducen a mas ceguera y esclavitud.

Si uno pasa todo el dia con pensamientos referidos a: “soy una persona coman y
corriente y necesito esto o aquello”, nos alejamos de la Verdad Divina. ¢Y cuél es
esta Verdad Divina? Que Yo Soy Dios.

Por esto, la lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava nos ayuda a
impregnar nuestra mente de Conocimiento Puro (Conocimiento Verdadero,
Conocimiento No Dual). La lectura de las Escrituras No dualistas incrementa la
conviccidn acerca de nuestra Verdadera Naturaleza, y nos ayuda a erradicar la
nocion de ser un individuo limitado.

Hay personas que dicen que este método no sirve, puesto que “utilizar la mente
con ideas positivas es una forma de autosugestion o autoengaiio y no conduce a
la Realidad”. Recuerda que Saktopaya es el upaya o medio que utiliza Jiiana o el
Poder de Conocimiento, en otras palabras, que utiliza el poder de la mente y el
intelecto para salir de la esclavitud que ha sido generada por la propia mente.

Piénsalo de esta manera: hemos caido en la esclavitud a causa de pensar
incorrectamente, y ahora, debemos salir de la esclavitud haciendo lo contrario, es
decir, pensando correctamente. La razon por la cual persiste la ignorancia de ser
individuos limitados es producto de haber recibido una educacion erronea desde
que nacimos, en otras palabras, se nos ha repetido cual Mantra que somos
individuos limitados sujetos a nacimiento y muerte. Entonces, si todo el
conocimiento que produce esclavitud fue engendrado por medio de la propia
mente tras haber recibido una educacién errénea desde que nacimos, équién dice
que no podemos salir de la autoinventada esclavitud con conocimiento correcto,
repitiéndonos las ideas contrarias? Lejos de tratarse de autosugestion, lo tinico
que se esta llevando a cabo mediante la lectura de escrituras No dualistas es
reafirmar la Verdad de quienes somos, y alimentarse de Verdad, solo puede
conducir a mas Verdad.

45



Asi que, no tengas miedo de implementar este método, pues te aseguro que
cuando tu mente empieza a llenarse de ideas correctas por medio de la lectura de
las Escrituras No dualistas, comienzas a pensar correctamente, y una mente
repleta de ideas correctas, s6lo puede conducir a una expansién de tu Verdadera
Naturaleza, en otras palabras, a la Paz y al Silencio de tu Propio Ser.

En conclusion, la generacién de Suddhavikalpa-s o Pensamientos Puros se logra
por medio de la lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava.

Los Suddhavikalpa-s tienen una funcién positiva y una funcién negativa:

- La funcion positiva de los pensamientos puros es la de incrementar
nuestra conviccion de que somos Dios, de esta manera y a través del Fuego
del Conocimiento, vamos forjando un intelecto apropiado para que pueda
reflejar la Verdad correctamente.

- Lafuncion negativa del Suddhavikalpa o pensamiento puro es erradicar la
dualidad y la nocién de ser un individuo limitado.

Entonces, si alguien les pregunta: “¢Qué método del Trika esta compuesto por la
lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava?” La respuesta es:
iSaktopaya!, porque utiliza Jiiana o Poder de Conocimiento para aprender a
razonar adecuadamente y asi aterrizar naturalmente en un estado libre de
pensamientos y obtener Liberacion. Espero que esto sea claro.

Recuerda: no subestimes el Poder de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava.
Cuando la mente se alimenta de ideas correctas tales como: “Yo Soy el Ser”, “Yo
Soy Dios”, “Yo Soy lo Absoluto”, etc., esta se impregna de una Fuerza que conduce
muy facilmente a que nos identifiquemos con el Ser del Universo Entero. Es por
esta razon que la lectura de las Escrituras No Dualistas es clave en la Filosofia
Trika, ya que estas eliminan la ignorancia intelectual y nos conducen rapidamente
a la identificacion con Parabhairava.

Este método junto con la comprension de la mente, son un verdadero tesoro de
Saktopaya.

Caracteristicas de Saktopaya:

e Llevar la atencion a la fuente de los pensamientos (Aham o Yo Soy)

e Comprender a la mente

e Generar Suddhavikalpa-s o pensamientos puros a través de la lectura de
las Escrituras No Dualistas de Parabhairava

46




ANAVOPAYA

En este Upaya (medio o método), estaras utilizando la energia vital (prana), el
cuerpo fisico/los sentidos y los objetos externos para volverte consciente de tu
Naturaleza Esencial. Esto es asi debido a que el Ser Supremo (T4) todavia se
considera un individuo limitado dotado de cuerpo, mente, intelecto, energia
vital, etc.

Anavopaya utiliza Kriyasakti o Poder de Accioén, ya que se basa en realizar
acciones -mayormente con el cuerpo- para acercarse a la Liberacion. En este
medio entran todos los tipos de ejercicios fisicos, respiratorios, técnicas de
concentracion, etc.

Cuando una persona no puede aquietar su mente por medio de la Voluntad (en
Sambhavopaya) o por medio de la Comprensién (en Saktopaya) necesita
realizar Kriya-s o Acciones para sumergirse en su propio Ser (en Anavopaya).
¢Por qué? Porque esta persona todavia se identifica con ser un anu o individuo
limitado, en otras palabras, con ser el cuerpo.

Este es el upaya inferior en la escuela Spanda, simplemente, porque como en este
nivel el aspirante todavia no comprende la naturaleza de su mente (ni que hablar
de detener sus pensamientos) necesita realizar muchos esfuerzos para lidiar con
ella.

Anavopaya es generalmente el método por el cual comienzan la mayoria de los
aspirantes espirituales. Digo generalmente, porque por supuesto, hay
excepciones. Cuando una persona realiza métodos de Anavopaya -y del resto de
los upaya-s también-, acumula Sadhanasakti (poder proveniente de la sadhana o
practicas espirituales) y sus Cakra-s o centros de poder en el cuerpo sutil se
cargan de energia, produciendo varias transformaciones a nivel fisico y
psicolégico.

Adicionalmente, dentro de la escuela Spanda, al ser una escuela progresiva donde
existe espacio y tiempo y hay una serie de procesos para alcanzar Liberacion, un
aspirante espiritual debe acumular suficiente mérito y experiencia por medio de
los distintos upaya-s antes de obtener el estado final de Mukti (Iluminacién), o
carecera de Poder proveniente de la Sadhana (sadhanasakti). ¢Qué significa esto?
Significa que si este Poder no se encuentra en el aspirante, le serd muy dificil
asimilar la experiencia de Liberacion Final.

Si el aspirante no posee mérito ni experiencia suficientes, generalmente el Poder
del Ser montara para él ‘el velo de Maya’. En otras palabras, si el aspirante no se
encuentra lo suficientemente listo para la Gran Experiencia, en lugar de
Iluminacion, experimentara el oscuro vacio de Maya. ¢Por qué el Ser hace esto?
Porque en caso contrario, la experiencia final de Liberacién podria destrozar el
cuerpo-mente del aspirante por completo.

47



El velo de Maya es un estado donde no hay pensamientos, pero tampoco hay
Poder de Accion ni Bienaventuranza. Es decir, esta persona experimentara una
especie de “suefio profundo despierto”, una especie de vacio. Muchas personas se
quedan alli y piensan que este es el estado de Iluminaciéon Final, pero no. La
experiencia de “vacio” puede constituir un peldafno en el proceso de Liberacion,
pero no es en absoluto la Meta en Trika.

Como se ha dicho antes, la acumulacion de Sadhanasakti impide que el sistema
fisico y psicologico del aspirante se rompa por completo durante la intensidad de
la experiencia de Liberacién. Si alguien totalmente desprovisto de mérito y
experiencia fuese expuesto a una plena revelacion de la Mas Alta Realidad de
repente, se derrumbaria instantdneamente. Seria como una hormiga ascendiendo
a la categoria de ser humano de forma abrupta. Si esto sucediese, esa persona no
podria comprender lo que le esta pasando, incluso, podria terminar con algin
problema mental o morir en el proceso.

En teoria, el Ser Supremo puede otorgar Liberacion a cualquier criatura viva
sobre la tierra debido a Su Libertad Absoluta, sin embargo, en la gran mayoria de
los casos, le dara Liberacion solamente a aquellos que se encuentren preparados
para recibirla, tras haber pasado, generalmente, por un largo proceso en el
Camino Espiritual. Esto no es un capricho ni algo arbitrario, por el contrario, es
una especie de “proteccion” infundada por el propio Poder del Ser. éPor qué?
Porque si este Poder le diera Liberacion a cualquier persona que no se encuentre
preparada para recibirla, su sistema podria colapsar.

Por lo que, generalmente, este Poder pondra a la persona a realizar practicas
espirituales (meditar, repetir mantra-s o estudiar escrituras durante mucho
tiempo) antes de darle la experiencia Final de Liberaci6on. Claramente, existen
algunas excepciones. A lo que se trata de apuntar es que todos estos procesos de
“reacondicionamiento fisico y mental” infundados por el Poder del Ser mediante
las distintas practicas espirituales, sirven para preparar al cuerpo-mente antes de
la experiencia de Turlyatita.

En suma, todo este proceso se encuentra totalmente regulado por la inteligencia
suprema del Poder del Ser. Entonces, la Liberacion Final, también denominada
“Iluminacion Espiritual”, practicamente nunca es barata y disponible para todos
asi como asi. Ademaés, luego de la experiencia de Liberacion, se entra en un
proceso de estabilizacion que puede durar mucho tiempo también, y para esto, la
condicién ideal es que la persona se encuentre dotada con el suficiente
conocimiento y experiencia.

Dicho todo esto y volviendo a la explicaciéon de Anavopaya, vamos a ver algunos
métodos pertenecientes a este medio. Como se daran cuenta méas adelante, todas
las técnicas pertenecientes a este upaya tienen como fin ultimo incrementar
nuestro poder de concentracion e internalizar nuestra mente. Cuando la
concentracion (Dharana) se mantiene por mucho tiempo, a eso se le llama
meditacion (Dhyana).

48



RECITACION DEL MANTRA

La recitacion del Mantra es una forma de Dhyana o meditacion. Mientras que en
Saktopaya utilizdbamos un Mantra una sola vez para examinar su fuente o lugar
de origen, es decir, para sumergirnos en Sakti o Yo Soy -de ahi el nombre,
Saktopaya o medio de Sakti-, en Anavopaya, la atencién no reposa en la Divina
Conciencia del Yo (el Sujeto), sino en el Mantra mismo (el objeto).

Mantra-s de nuestra tradicion:

e Om namah Sivaya
e Guru Om’

Estos son los dos Mantra-s pertenecientes a nuestra tradicion. Puedes elegir uno
y repetirlo por dentro (mentalmente, no en voz alta) a la misma velocidad en la
que van tus pensamientos. La recitacion del Mantra sirve para ralentizar la mente
y concentrarla en un solo punto. Al mismo tiempo, cuando estas concentrado
repitiendo un Mantra, excluyes todos los demas pensamientos que hay en tu
mente.

Adicionalmente, esta practica es muy ttil para comenzar a llevar la atencién hacia
dentro y que la mente se vuelva cada vez més introvertida. Entonces, cada vez que
te encuentres pensando en esto o aquello, vuelve a la recitacion interna del
Mantra. De esta manera, eliminaras todos los vikalpa-s o pensamientos de tu
mente, y solo quedara el Mantra. Al emplear esta practica durante repetidas veces
cada dia, tu mente se volvera lo suficientemente atenta para morar por grandes
periodos de tiempo en el interior.

Si no puedes realizar los métodos de Sambhavopaya o Saktopaya, escoge uno de
estos dos Mantra-s sagrados y recitalo internamente con mucha atencién la
mayor cantidad de veces que puedas durante el dia, al ritmo de tu respiraciéon. Es
importante que no hagas este ejercicio de forma mecéanica o queriendo “conseguir
algo”. Es habitual que el ego realice acciones unicamente pensando en los
resultados. Intenta realizar la repeticion del Mantra completamente en el
presente, y no para obtener algo a futuro. Recuerda que tu Propio Ser se
encuentra siempre en el presente como Tu Mismo. El Mantra solo te ayudara a
morar alli.

Ahora, mira el siguiente cuadro:

Saktopaya | La atencioén no descansa en el Mantra, sino en su fuente o YO

_ SOY.

Anavopaya | La atencion no descansa en la fuente o YO SOY, sino en el Mantra
mismo.

49




Como puedes ver, en Saktopaya hay més conciencia del origen de todo que en
Anavopaya. Por ejemplo: si me concentro en el Mantra sin ser consciente de la
fuente de donde surge, es una practica que pertenece a Anavopaya. Sin embargo,
a medida que me vuelvo mas consciente de la fuente de donde se origina el
Mantra, la practica se transforma gradualmente en una de Saktopaya. Todo
depende de donde enfoque mi atencion. Si coloco mi atencion sobre la natural y
no fabricada Conciencia del Yo, mi practica pertenece a Saktopaya, y si la pongo
en cualquier objeto que aparece dentro de esta Conciencia del Yo, mi practica
pertenece a Anavopaya. Esto es claro éverdad?

Si vas a ir por esta practica, haz esto:

Recitacion en la vida cotidiana: Repite el Mantra internamente
mientras te encuentres haciendo tus actividades cotidianas. Solo
concéntrate en el Mantra y recitalo por dentro cada vez que te acuerdes
durante el dia, hasta que tu atencion se haga lo suficientemente estable
para poder meditar en el origen del Mantra, a saber, en la Conciencia del
Yo, mientras realizas tus actividades diarias.

Recitacion durante la meditacion formal: Con la columna erguiday
las piernas cruzadas, cierra los ojos y recita el Mantra mentalmente. El
tiempo maximo que se recomienda llevar a cabo esta practica es de una
hora y media por dia, no mas. Entonces, repite el Mantra lentamente por
dentro, al ritmo de tu respiracién. Cuando la mente se escape al pasado o
al futuro, sencillamente, vuelve a llevar tu atencion a la repeticion del
Mantra. Si repentinamente observas que tu mente se queda en silencio,
simplemente, quédate en silencio y no hagas nada mas. Si regresan los
pensamientos, vuelve a recitar el Mantra otra vez hasta que tu mente se
quede en silencio nuevamente, y simplemente, descansa alli en el estado
libre de pensamientos. Entonces, utiliza el Mantra solamente como una
herramienta para eliminar el resto de los pensamientos. Cuando tu mente
se quede en silencio, simplemente descansa alli. (Tal como se dijo antes,
es importante no realizar la meditacién formal por mas de una hora y
media por dia. Puedes ponerte una alarma o temporizador si gustas.
Realizarla por mas tiempo puede generar problemas en tu sistema fisico y
energético. La meditacidén genera mucho fuego interno y es muy poderosa,
no hay que subestimarla entonces).

50



PRANAYAMA-S O EJERCICIOS RESPIRATORIOS

El Guru le ensefa un pranayama al discipulo y este lo sigue al pie de la letra. Sin
embargo, en nuestra tradicion, el mejor pranayama es el pranayama natural, es
decir, nuestro proceso respiratorio tal cual y como es. Entonces, una de las
técnicas que podemos emplear es prestar atencion a nuestra propia respiracion
natural. Cuando la mente se desconcentre o se vaya de un lugar a otro,
simplemente, vuelve a posar la atencion en tu respiracion, una y otra vez.

Este ejercicio al igual que la recitacién del Mantra se puede aplicar durante todo
el dia mientras se realizan las actividades cotidianas. Mientras se actaa, se lleva
parte de la atencién a la respiracion. Es importante no querer controlar la
respiracion ni alterar su ritmo, simplemente, se trata de observar su flujo natural
tal cual y como es.

A su vez, puedes utilizar la respiracion como herramienta de concentracion
durante las sesiones de meditacién formales. Entonces, repites el mismo
procedimiento que se menciona en el apartado anterior, pero en vez de llevar la
atencion al Mantra como soporte, llevas tu atencion a la respiracion. Cada vez que
vienen pensamientos, vuelves a llevar tu atencion a la respiracion, y cuando tu
mente se queda en completo silencio, simplemente descansas alli y relajas todos
tus esfuerzos.

Cuando practiques esta técnica te daras cuenta de que mientras que la mente va
constantemente del pasado hacia el futuro, nuestra respiraciéon siempre se
encuentra en el instante presente. Entonces, una excelente forma de volver a la
presencia de la Conciencia Pura, es llevando nuestra atencion a la respiracion.

51



RITUALES Y ADORACION

Escrituras del Trika tales como el Tantraloka estdn repletas de rituales. Sin
embargo, en esta oportunidad no nos adentraremos en ninguno de ellos.

Si vas a ir por esta practica, haz lo siguiente: elige un objeto de adoracion.
Puede ser la imagen de un santo, una estatuilla o cualquier objeto que tengas y
que encienda tu devocion. Entonces, una vez al dia, siéntate con la columna
erguida frente al objeto de adoracion que has elegido, y obsérvalo detenidamente
con los ojos abiertos. Mientras lo haces, contempla como tu devocion se
acrecienta dentro de ti.

Una vez que tu atencion se encuentra lo suficientemente absorta en el objeto,
desplaza parte de tu atenciéon hacia Ti Mismo, es decir, hacia la Conciencia Testigo
que observa el objeto.

Vamos a ejemplificarlo en un grafico:

Pongo la atencidn en el objeto

‘;

AL MISMO TIEMPO QUE SOY
CONCIENTE DE MI MISMO

RECUERDO DE Si o
AUTOPERCEPCION

Con esta practica, lograras incrementar el poder de la doble percepcion. Es
decir, ya no observas un objeto y te encuentras totalmente absorbido en él, sino
que ahora, eres consciente de Ti Mismo (el Sujeto) al mismo tiempo que observas
el objeto. Las personas que viven en esclavitud, generalmente observan un objeto
y se olvidan de si mismos. Por ejemplo, ven un arbol, pero no son conscientes de
que ellos mismos estan observando el arbol, o hablan con una persona, pero no
son conscientes de los movimientos interiores que se estdn generando a partir de
la conversacion con esa persona.

52



Entonces, se puede decir que esta es una de las grandes diferencias entre un
sadhaka -un practicante espiritual- y una persona comun: El primero es
consciente de si mismo al mismo tiempo que interacttia con el mundo exterior.

Cuando la doble percepcién se asienta en tu vida, estas creando energia en tu
sistema que se acumula en tus cakra-s o centros de poder. Sin esta acumulacion
de energia en tu sistema, no es posible la Liberacion. Al igual que un gran cohete
sin combustible, no se producira ningin despegue. Una de las formas de notar
que se esta generando energia en tu sistema es que comienzas a percibir los
colores a tu alrededor de una forma mas vivida.

Esta capacidad de llevar la atencion adentro y afuera al mismo tiempo es
verdadera causa de Liberacion. La gente comun es mayormente consciente
externa o internamente, pero nunca interna o externamente al mismo tiempo.

A este estado de doble percepcion se lo llama Pratimilanam en Sanscrito, y se
lo menciona en el Gltimo aforismo de los Sivasiutra-s:

HT: WA 11841

Bhuiyah syatpratimilanam||45]|

“En lo referente al Yog1 iluminado, existe (syat) una y otra vez (bhiiyas) la
conciencia del Ser Supremo tanto interna como externamente (pratimilanam)”

1451

Entonces, esta técnica de Anavopaya consta de observar un objeto de adoracién
al mismo tiempo que te observas a ti mismo por un lapso de tiempo prolongado -
no mas de una horay media por dia si lo haces dentro de tu practica de meditacién
formal-. Con el tiempo, te daras cuenta que podrias mantener esta doble
percepcién por fuera de la practica formal, es decir, podrés llevarla a cabo en tu
vida cotidiana. Mientras observas la naturaleza, mientras hablas con una
persona, mientras comes o mientras caminas por la calle, notards como
espontdneamente te estaras observando a ti mismo al mismo tiempo que
interactdas con tu alrededor y te mueves por el mundo. Este es un signo de que
tu atencion se esta internalizando y constituye una marca de progreso en tu
camino espiritual.

A esta misma préactica se la ha denominado de muchas maneras en diferentes vias
y sistemas filosoficos: "Autopercepcion”, "Atencion en el Sujeto”, "Recuerdo de
St", etc. Muchos nombres para la misma medicina definitiva de la ignorancia.
Cuando practicas esto durante algin tiempo, acumulas suficiente energia para

Despertar completamente. Este es el secreto de la Liberacion.

Cuando comienzas a practicar esto, ya no haces mas las cosas como una maquina,
NO. Ahora eres plenamente consciente de: <YO estoy haciendo esto>. Atencion
en el Yo. Autopercepciéon. Autoconciencia. Este es todo el secreto.

53



Como veras, un ritual es una practica de Anavopaya al comienzo, porque
generalmente la realizo sin ser consciente de lo que soy -es decir, mi atencion se
encuentra inicamente volcada en el objeto-. Mas tarde, cuando mi mente se va
internalizando con la practica, voy tomando cada vez mas conciencia de Mi
Mismo al mismo tiempo que adoro al objeto. De esta forma, el ritual que era
primeramente una técnica de Anavopaya se convierte progresivamente en una de
Saktopaya, porque cada vez conduzco méas mi atencién a la Conciencia del Yo.

Una vez que mi atencion reposa por cada vez mas tiempo en la Conciencia del Yo,
tarde o temprano desemboco en Sambhavopaya, el estado libre de pensamientos.
En este estadio, la actividad mental cesa por completo y solo queda la Paz del Ser.
Este es el Upaya mas alto al que se puede llegar en el Trika, a partir de alli, todo
el resto es automatico.

Por supuesto, dentro de Anavopaya existen muchas otras practicas, pero como se
ha dicho al principio del documento, este es un material introductorio y no
estudiaremos aqui todas las técnicas de meditacion, s6lo las mas relevantes a
fines de empezar a practicar.

Caracteristicas de Anavopaya:

e Utilizacion de objetos externos para agudizar la capacidad de
Autoconciencia (Mantra-s, pranayama-s, objetos de adoracion, etc).

e Incremento de la concentracion por meditar en un solo punto.

e Implementacion de practicas formales a fines de acumular Sadhanasakti
y ascender a upaya-s superiores.

54




EL RECORRIDO DEL DISCIPULO POR
LA ESCUELA SPANDA

Como hemos visto a lo largo de todo este documento, la escuela Spanda es una
escuela muy amplia y rica compuesta de varios medios o métodos, a través de los
cuales el discipulo va “avanzando” gradualmente hasta llegar a la Meta, a saber,
Anupaya o iluminacion espiritual.

Anavopaya conduce a Saktopaya, Saktopaya a Sambhavopaya, y por tltimo
Sambhavopaya desemboca en Anupaya. Entonces, aunque el Trika incluya los
tres Upaya-s o puntos de vista inferiores, el absoluto no dualismo -“Yo soy Siva o
Dios”- es la Meta a lograr.

Se dice que cuando un discipulo llega a un Guru de la escuela Spanda, el Guru va
a darle al discipulo el upaya mas alto, y por dltimo el mas bajo. Si un discipulo es
lo suficientemente inteligente como para poder comprender y aplicar los métodos
superiores desde el mismo inicio, no necesitara transitar por los métodos
inferiores.

Vamos a ilustrar por medio una breve historia lo que sucede cuando
un discipulo acude a un Guru de esta escuela del Trika:

Entonces, el discipulo llega a un Guru de la escuela Spanda, y este le dice: “Ta
eres Dios, la Suprema Conciencia Universal. No necesitas hacer nada, solo gozar
de tu Ya Realizada Naturaleza. Eres Totalmente Libre y Pleno, mi querido Siva.
Ahora, vive tu vida y sé Feliz por siempre”. (Medio: Anupaya. “Yo soy Todo”
- Punto de vista de Parabhairava -Inmanente en toda la
manifestacion-).

Si el discipulo no comprende esto, puesto que todavia no tiene una total captacion
de su Verdadera, Plena y Bienaventurada Naturaleza, el Guru le dira lo siguiente:

“Esta bien discipulo, no te preocupes. Simplemente, mantén la Conciencia libre
de pensamientos. Al igual que un infinito cielo despejado de nubes, permanece
en completa disponibilidad hasta que la Gracia se revele. No tienes que hacer
nada, solo permanecer completamente desprovisto de pensamientos, incluso el
pensamiento de ser el cuerpo. Vaciate de todo pensamiento mundano y espiritual,
y solo deja que la Gracia del Guru haga todo el trabajo por ti.

Por si todavia no has comprendido mis sencillas instrucciones: Sin importar lo
que haga el cuerpo, solamente mantente como la Conciencia libre de
pensamientos. La Gracia emergera en algin momento y se revelara en Ti en toda
su Gloria”. (Medio: Sambhavopaya. Punto de vista de Siva o Testigo
-Trascendente a toda la manifestacion-).

55



Si el discipulo no puede seguir las instrucciones de su Maestro ya que su mente
todavia no es lo suficientemente sutil para quedarse de buenas a primeras libre
de pensamientos, el Guru le dara el tercer medio o método, Saktopaya. Le dira de
esta manera:

“Esta bien, discipulo, no te preocupes, comprendo que tu mente no esté lista para
permanecer completamente libre de vikalpa-s o pensamientos. Te pido entonces,
que medites en tu Conciencia de Yo, a saber, en Aham o Yo Soy. ¢Qué es esto?
Simplemente, sigue el rastro de todos tus pensamientos hasta llegar a su fuente o
lugar de origen. Mira desde donde surgen todos los contenidos mentales y enfoca
tu atencion alli. Cuando finalmente encuentres la fuente, medita alli, a saber, en
la vasta Conciencia del Yo o “Yo Soy”.

Eventualmente, una vez que se te haga sencillo rastrear el lugar de origen de los
pensamientos, te serd muy facil regresar alli. Solo tienes que acostumbrar a la
mente a dirigir la atencion al lugar donde se originan todos los pensamientos cada
vez que surgen. Solo concéntrate en ese punto y mora alli, mi querido discipulo”.

Si el discipulo no comprende esto, y dice: “Querido Maestro, gracias por
explicarme el tercer medio o método, pero todavia mi intelecto es muy denso para
poder comprenderlo. Me resulta muy dificil llevar la atencion al espacio donde se
originan los pensamientos y descansar alli. ¢Tienes algin otro método para
darme?”

El Guru le dira: “Si, intenta con este otro método de Saktopaya, esto hara que
comiences a comprender tu propia mente y a generar Suddhavikalpa-s o
pensamientos puros. La forma de detener la mente con este método es la
siguiente: Tienes que comprender que cada pensamiento que pasa por tu mente
son chispas de Sakti. No hay nada que no sea Aham o Yo Soy. Si comprendes esto,
veras como tu mente se detiene naturalmente y descansa espontdneamente en la
Conciencia del Yo. Simplemente, sigue estimulando la comprension de tu propia
mente por medio de la lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava,
hasta que ya no tengas ninguna duda acerca de que Eres la Conciencia Suprema,
mi querido discipulo”. (Medio: Saktopaya. Punto de vista de Sakti -Aham,
Yo Soy o Conciencia del Yo-).

56



Si el discipulo le responde: “Lo siento Maestro, no tengo forma de poder
comprender que mi mente son chispas de Sakti, y mi intelecto se encuentra muy
cansado para leer las Escrituras No Dualistas de Parabhairava”.

El Guru le dira: Esta bien, discipulo, entonces, repite el Mantra: ‘Om” namah
§ivaya’, y medita con los ojos cerrados, la columna erguida y las piernas cruzadas
todos los dias, no mas de una hora y media por dia. Cuando tu mente se inquiete,
vuelve a la recitacion interna del Mantra hasta que tu mente se aquiete por
completo, yluego, descansa en ese vasto silencio. Si no quieres utilizar un Mantra,
entonces, puedes utilizar tu respiraciéon como soporte si asi lo deseas.

Si el discipulo no puede con esto, el Guru le dara algunos ejercicios de pranayama
para calmar su mente y también algunos rituales, para que este comience a
sentirse digno o merecedor. (Medio: Anavopaya. Punto de vista de anu o
individuo limitado).

Si el discipulo ain no puede meditar sentado, repetir Mantra-s, realizar
pranayama-s o rituales, simplemente, el Guru le dira: “Tu mente se encuentra
demasiado exteriorizada todavia. Vive tu vida y regresa dentro de unos anos, ain
tienes mucho Karma por quemar”.

57



MEDITACION EN LA ESCUELA KRAMA
(LA ESCUELA DE LA SUCESION)

La palabra sanscrita “Krama” significa sucesion. Al igual que el sistema Spanda,
utiliza el punto de vista de Sakti y hay espacio tiempo en sus procesos espirituales.

Aunque el Sistema Krama existi6 al comienzo de Kaliyuga habiendo sido
introducido por el sabio Durvasas, fue reintroducido a finales del siglo VII d. C.
en Cachemira por el sabio Erakanatha, quien también era conocido como
Sivanandanatha. Erakanatha tuvo solo tres discipulas principales y las tres eran
mujeres, ya que en esta escuela se le da predominancia a Sakti. Sus nombres eran:
Keytiravati, Madanika y Kalyanika. Estas tres mujeres eran bastante prominentes
y estaban completamente instruidas en este sistema. Posteriormente, estas
grandes sabias también iniciaron discipulos, que fueron tanto hombres como
mujeres.

Por otro lado, la escuela Krama no reconoce los métodos de los sistemas
Pratyabhijfia y Kula. Este sistema ensefia que la realizacion debe ser paso a paso
para que sea firme, por lo que se debe ascender hasta el Estado Ultimo
progresivamente. Como el Sistema Krama se ocupa de la realizacion progresiva,
se interesa principalmente por los procesos de evolucion espiritual que ocurren
dentro del espacio-tiempo. Las escuelas Pratyabhijiia y Kula que estudiaremos
mas adelante, se encuentran mas alla del espacio-tiempo, ya que en ellas realizas
la Meta Final desde el mismo inicio. En cambio, en la escuela Krama, la
realizacion de ausencia de espacio y tiempo se experimenta solo al final cuando
alcanzas la meta, y no durante el proceso.

La practica de meditacién en este sistema se atribuye principalmente a Saktopaya
y a las doce diosas o kali-s: Se dice que las doce kali-s son los doce movimientos
que constituyen cualquier proceso de percepcién. Hay cuatro diosas o
movimientos por cada etapa de la percepcidn: cuatro etapas para el perceptor,
cuatro etapas para el acto de percepcidn y cuatro etapas para el objeto percibido.

Por ejemplo, si miras cualquier objeto como una vasija, la percepcion viaja desde
ti mismo hasta el lugar donde se encuentra la vasija, y luego, esa percepcion viaja
nuevamente desde la vasija hacia ti mismo, por lo que en el proceso de percepciéon
hay espacio y tiempo, porque existe un krama o secuencia en viajar hasta el objeto
y en regresar de nuevo hacia ti mismo. No es que realizas la vasija en el lugar
donde se encuentra la vasija, sino que la realizas dentro tu propia mente. Tu
percepcion se ha movido desde tu mente hacia la vasija y luego ha regresado
desde la vasija a tu mente. Y este proceso de percepcion involucra movimiento,
por ende, espacio y tiempo.

58



Otra de las caracteristicas de este sistema es que involucra el proceso de ascension
de Kundalini dentro del cuerpo humano de forma sucesiva, ya que cuando la
Kundalini asciende de un cakra a otro, te conduce de un estado de conciencia a
otro mas elevado. Como este proceso de ascension de la Kundalini es progresivo,
se encuentra dentro de la escuela Krama. Por si no lo sabes, Kundalini es otro
nombre para Sakti o Poder Divino dentro del cuerpo humano. Cuando este es
despertado por medio del descenso de Gracia o Saktipata, es la encargada de
expandir la Conciencia en el hombre. Tan pronto como este Poder despierta, los
cakra-s o centros de poder principales ubicados en el cuerpo sutil (méas
especificamente, en el canal central o Susumnanadi) estan obligados a ser
perforados tarde o temprano. Estos cakra-s son: Muladhara, Svadhisthana,
Manipiira, Anahata, Visuddha, Ajfia y Sahasrara. Cuando los cakra-s son
perforados, toda su energia se libera y este suceso conduce a un estado méas
elevado de conciencia consecuentemente.

En el momento en que los seis cakra-s principales son penetrados, significa que
el aspirante ha alcanzado un alto logro en su camino espiritual. Desde alli, la
Kundalini se dirige de forma automaética hacia el Sahasrara, el Gltimo cakra
ubicado en la cima del craneo -en la coronilla-. Cuando llega alli, la Liberacion
queda en la palma de la mano. Bien, esto ha sido un extremadamente corto
resumen de un proceso muchisimo mas vasto y complejo.

Entonces, se podria decir que la escuela Krama pone el énfasis en todos los
procesos espirituales que involucran un progreso dentro del espacio y el tiempo.
Como en Parabhairavayoga (el Yoga fundado por mi Guru, Gabriel Pradipaka) el
hincapié estd puesto en la meditacion dentro de las escuelas Spanda y
Pratyabhijfia, no nos detendremos més en esta compleja escuela filosofica.

59



MEDITACION EN LA ESCUELA PRATYABHIJNA
(LA ESCUELA DEL RECONOCIMIENTO)

Esta es la Escuela del Reconocimiento fundada por el gran sabio Somananda.
¢Reconocimiento de que? Reconocimiento del Propio Ser. Segtin el Trika, Siva, el
propio Ser de todos, no puede ser "conocido" ya que no es un objeto conocible,
sino el Conocedor Mismo. En cambio, El debe ser "Reconocido” como tal. De esta
forma, uno no va a conocer a Siva, sino a reconocer que uno es El
verdaderamente.

El genuino reconocimiento de que uno es Siva es raro en este mundo, ya que no
se trata meramente de decir "Yo soy Siva", sino de realmente Darse Cuenta de la
propia e inherente unidad con El. Esto no es barato... es muy dificil de cumplir
ciertamente, pese a que uno ya es Siva. Cuando uno se da cuenta de que es Siva
todo el tiempo y de forma permanente, esto se conoce como Iluminaciéon
Espiritual.

Como dijimos antes, esta escuela fue fundada por el gran sabio Somananda, quien
fue Guru de otro gran sabio del Trika, Utpaladeva. Su nombre es Pratyabhijia,
"Reconocimiento", porque utiliza el punto de vista de Siva, y no hay espacio ni
tiempo en sus procesos espirituales -es decir, no hay “krama” o secuencia-. De
esta manera, uno tiene que reconocer su condiciéon de Siva en donde quiera que
se esté y en ese preciso momento. Esto requiere de un discipulo de alto calibre.

En esta escuela solo tienes que Realizar, no tienes que practicar. No hay upaya-s
o medios en el sistema Pratyabhijiia. Simplemente debes reconocer quién eres de
forma instantanea. Esta escuela por lo tanto no tiene métodos, apunta al
espontaneo reconocimiento de que no hay nada que hacer y ningtin lugar a donde
ir. Aqui no hay practica, no hay concentracién y no hay meditaciéon. Por la Gracia
de tu Guru, te das cuenta de que ya eres eso que estas buscando y que nunca te
has movido de alli.

Esta escuela filosofica tiene su propia gama de Escrituras, las principales son:
Sivadrsti  escrita por  Somananda, I§varapratyabhijiakarika-s vy
Pratyabhijfiahrdayam escritas por Utpaladeva.

60



Algunas de sus caracteristicas:

El Reconocimiento es siempre Aqui y Ahora.

No hay Liberacion en el futuro, la Liberaciéon es siempre en el presente y de
forma instantanea.

Requiere un discipulo de alto calibre que sea capaz de tener un Pleno
Reconocimiento de la Conciencia en cualquier momento y bajo cualquier
circunstancia.

Cuando un discipulo tiene un Reconocimiento de su propia Naturaleza Esencial,
de lo que se da cuenta es de su Conciencia Interna siempre presente y siempre
realizada. Esta Conciencia Interna, en Trika es denominada Siva y es el tattva 1
dentro de las categorias de la manifestacion universal.

Sivatattva es trascendente al universo. ¢Por qué es trascendente? Porque es un
Testigo inafectado de los tres estados de conciencia -a saber, vigilia, sueno y suefio
profundo-, mientras estos tres estados son rotatorios, Siva, el Testigo, siempre
permanece como el mismo.

Entonces, la forma de lograr la meta en Pratyabhijna es realizando la Conciencia
Interna No Fabricada -Siva (tattva 1)-, en cualquier lugar y en cualquier
momento. Por supuesto, para que el discipulo pueda hacer esto, debe ser capaz
de entrar en Sambhavopaya de buenas a primeras. En otras palabras, el discipulo
debe tener la capacidad de vaciar su mente y realizar la Conciencia libre de
pensamientos desde el mismo inicio.

Una forma de percatarse o darse cuenta de la Conciencia Interna es descartando
todo lo que NO es esta Conciencia. Utilizando la via discriminativa: “no soy esto,
no soy esto, no soy esto”, logras separar al Sujeto de todos los objetos. Cuando
descartas todos los objetos, por ultimo, lo que queda es el Ser o Conciencia
Interna. Esto es Siva o tattva 1.

Entonces, en Pratyabhijna no se trata de lograr nada ni de obtener nada en el
futuro, la Conciencia ya esté realizada aqui y ahora, siempre presente como tu
Propio Ser, solo tienes que darte cuenta de ella y residir alli.

61



MEDITACION EN LA ESCUELA KULA
(LA ESCUELA DE LA “TOTALIDAD”)

La escuela Kula fue introducida en Cachemira a principios del siglo V d. C. por
Srimacchandanatha. Mas tarde, en el siglo IX, debido a que sus ensefianzas se
habian distorsionado, fue reintroducida por otro gran sabio de la tradicion,
Sumatinatha. En la linea de maestros que siguieron desde Sumatinatha,
Somanatha fue su discipulo. Sambhunatha fue el discipulo de Somanatha, y el
gran Abhinavagupta fue el discipulo de Sambhunatha.

Kula significa "Totalidad", porque ensefa a percibir la Totalidad en cada particula
de la manifestacion. Este sistema ensena como morar en la Conciencia Universal
en el acto de ascender y descender en la escalera de tattva-s o categorias de la
manifestacion universal. ¢Qué significa esto? Significa que mientras asciendes
desde lo méas bajo hasta lo mas alto, estas realizando tu Naturaleza, y mientras
desciendes desde lo més alto hasta lo mas bajo, también estds realizando tu
verdadera Naturaleza.

Mientras que en Pratyabhijfia la realizacion es solamente en la Conciencia Interna
(tattva 1), en Kula, la realizacion se encuentra en todas las categorias de la
manifestacion universal, desde Prthivi (tattva 36 o elemento tierra), hasta
Paramasiva (tattva 0), por lo que su esfera de accién es en Anupaya y no en
Sambhavopaya. La escuela Kula tampoco tiene espacio y tiempo en sus procesos
espirituales, la realizacion es siempre aqui y ahora, en todas partes y bajo
cualquier circunstancia.

En palabras del gran Guru Svami Laksmana Joo:

“En el sistema Kula, no hay interrupcién en la Realizaciéon de tu Propia
Naturaleza, ya sea en el estado mas alto o en el mas bajo. Este sistema, por lo
tanto, te ensena a vivir en la Totalidad.”

Entonces, en la practica, esta escuela ensena a realizar la totalidad del universo
en una sola particula. Toma una particula de cualquier cosa que exista en este
universo, y en esa Unica particula debes realizar la totalidad de todo el universo.

Parabhairava en su totalidad se encuentra en una sola particula. Se debe
comprender que todo esta lleno de la misma cosa, y que esa cosa esta llena de
todas las cosas. Podemos ejemplificarlo con la siguiente metafora: “La persona
que ve el anillo no ve al oro, y la persona que ve al oro no ve al anillo”. Esto
significa que la persona que ve a la esencia no percibe objetos, solo ve a la esencia.
Mientras que el que ve al anillo solo ve “nombre y forma” porque ignora a la
esencia -el oro-, el que ve al oro -Parabhairava, la esencia-, solamente ve Oro.

62



De esta manera, en la escuela Kula, el discipulo que esta arrobado por la inefable
captacion de Parabhairava en la Totalidad, no ve nombres, formas o distinciones
entre los distintos estados o categorias de la manifestacion universal, solo ve al
Ser. En conclusion, esta escuela ensena a ver a Dios (Parabhairava) en todas las
cosas.

Como se describe en el aforismo 11 de la primera secciébn de la Sagrada
Spandanirnaya:

"Hay extirpacion de la existencia transmigratoria para el que hace al estado
ordinario de conciencia (vyutthana) igual al Samadhi..."

Y en este otro aforismo -el quinto de la primera seccion- de la misma escritura:

"Es el camino de Sankara o Siva, ése en el cual incluso los dolores son
placenteros, el veneno se torna néctar, y el Samsara o transmigracion -es decir,
la esclavitud- se vuelve un medio de Liberacion..."

Entonces, Kula te ensena a percibir la Totalidad tanto en el cielo como en el peor
de los naraka-s o infiernos. No es necesario que en este momento te imagines un
terrorifico infierno mental -aunque estos ciertamente existen-, imagina
simplemente los estados ordinarios de conciencia que te toca atravesar a diario
en tu vida, ya sea dolor, confusion, inquietud, angustia, etc. Desde el punto de
vista de la escuela Pratyabhijiia, cuando ocurren estos estados, tienes que ser
capaz de detener tu mente por completo y acceder a la Conciencia Interna sin
pensamientos (Siva -tattva 1-). Mientras que en la escuela Kula, se te ensefia a
percibir que todos estos deplorables estados son Caitanya -Conciencia- y nada
mas que Caitanya -Conciencia-. Es decir, no tienes que escapar a ningun lugar,
puesto que todos los estados son el Estado. Entonces, incluso en el peor de
los estados, estds morando en tu Verdadera Naturaleza. De hecho, nunca te has
movido de alli.

Este es un extracto de una ensefianza dada por Svami Laksmana Joo levemente
refaccionada para garantizar una mayor comprension:

“La diferencia entre el sistema Pratyabhijiia y el sistema Kula, es que el sistema
Pratyabhijfia te ensefia como realizar tu propia naturaleza en la Conciencia Pura
y residir alli. Esto es Sambhavopaya. Mientras que el sistema Kula te ensefia como
puedes ascender desde el tattva mas bajo hasta el tattva mas alto, y todo el tiempo
experimentar la naturaleza de tu Verdadero Ser en esa misma categoria y estado.
Es decir, Parabhairava como un todo es realizado en Manas -mente- (tattva 16)
en el mismo grado e intensidad que es realizado en Siva -Conciencia Pura- (tattva
1). Entonces, en los 36 tattva-s o categorias de la manifestacion universal, desde
la mas baja hasta la més alta, estas realizando tu verdadera naturaleza. Por lo que
desde el punto de vista de este sistema, hay realizacion completa en cada acto del
mundo”.

63



PROFUNDIZACION:
ESCUELA PRATYABHIJNA Y ESCUELA KULA

La principal diferencia entre ambas escuelas radica en que la escuela Kula utiliza
el punto de vista de Paramasiva o Parabhairava (tattva 0 o 37) y no el punto de
Quiere decir que en Kula la realizacién de la Conciencia no es solamente interna,
sino que se expande a Todo el Universo.

- En la escuela Pratyabhijna, el discipulo realiza que él es la Conciencia
Trascendente méas allad de toda la manifestacion. Como Conciencia, él es un
Testigo de los tres estados -vigilia, suefio y sueno profundo-. Al ser un Testigo, es
inherentemente puro Prakasa o Luz atestiguante, por lo que no posee ninguna
actividad. Es predominantemente Sat Chit (Existencia y Conciencia).

En esta escuela, el discipulo realiza que su naturaleza esencial no tiene nombre,
no tiene forma, esta siempre presente y siempre realizada. Se da cuenta de que
esta Conciencia es su propio Yo, y no tiene que hacer ningin esfuerzo para
alcanzarla, pues, iécomo alcanzar al Sujeto Supremo si es Uno Mismo?!
Discerniendo de esta manera, el discipulo realiza su Naturaleza Esencial
eliminando todos los pensamientos de su mente, y accediendo de forma
inmediata a la Pura Conciencia del Yo (Siva).

A este estado de Realizacion se le llama Atmavyapti en el sistema Trika. Y utiliza
el punto de vista de Atma o Conciencia Interna.

- En la escuela Kula, el discipulo realiza que él es la Conciencia Universal. No solo
es Trascendente a la manifestacion, sino que también es Inmanente en toda la
manifestacion. Como Conciencia, él no es solamente un Testigo Trascendente de
los tres estados de vigilia, suefio y suefio profundo, sino que ademaés es todos esos
tres estados también. Para ser mas precisos, en realidad se da cuenta de que
unicamente existe UN SOLO ESTADO, el Estado de Paramasiva o Parabhairava.

El realiza que su Naturaleza Esencial es sin nombre y sin forma, a la vez que es
todos los nombres y todas las formas, y se da cuenta que su Yo no es solamente
Atma o Conciencia Interna, sino, la totalidad del universo. Por esto, su naturaleza
no es solamente Prakasa o Luz, sino que tiene Vimarsa o Sakti, es decir, tiene
Poder, por ende, actividad. No es solamente Sat Chit -Existencia y Conciencia-,
sino que esta repleto de Svatantrya o Libertad Absoluta, y se manifiesta
brillantemente como Ananda (Bienaventuranza).

64



Al igual que en la escuela Pratyabhijiia, el discipulo realiza que no hay nada que
hacer ni adénde ir, pero en este caso, él se identifica con Parabhairava en la forma
de “Yo Soy Todo”, por lo que se da cuenta de que Todo ya estd hecho. La
manifestacion ya esta hecha y todo ya esta realizado. De esta forma, se identifica
con el Ser Supremo y mora en Anupaya, el mas alto estado de Conciencia. Lo que
significa que: con pensamientos, sin pensamientos, con cuerpo, sin cuerpo, con
ego, sin ego, en el infierno, o en el cielo <SOLO EXISTE UN UNICO SER,
PARABHAIRAVA>. Al no haber otro, équé hacer, que alcanzar y adéonde ir?
Esta es la Realizacion Suprema.

A este estado se le llama Sivavyapti en el sistema Trika, y utiliza el punto de vista
de Paramasiva o lo Absoluto.

65



INHERENCIAS EN LA MEDITACION
ATMAVYAPTI Y SIVAVYAPTI

Segun el Trika, rambo a la Liberacion deben atravesarse dos tipos de
inherencias o penetraciones en el Propio Ser:

e Atmavyapti (inherencia en Atma o Ser interior): La experiencia del
Ser es individualizada. La Conciencia esta completamente desprovista de
vikalpa-s o pensamientos, pero todavia no se ha trascendido la
identificacion con el cuerpo. La Conciencia es Pura, pero la captacion de la
Realidad no se expande a todo el universo, sino que se experimenta dentro
de la Conciencia interna o individualizada.

Para llegar a este estadio se utiliza el punto de vista de Siva o tattva 1, a
saber, el Testigo Trascendente a toda la manifestacion. Mediante la via
negativa -Viveka-, uno debe discriminar en la forma de: “no soy esto, no
soy esto, no soy aquello” hasta descartar todos los objetos que constituyen
el 'No Ser'.

De esta forma, te separas de todos los objetos hasta llegar al Supremo
Sujeto sin nombre y sin forma, a saber, Aham o “Yo”. Este estatico Testigo
es llamado Siva en el sistema Trika, y es pura Luz o Prakasa. Por lo que
Atmavyapti constituye una especie de “dualismo con sabiduria”, pues te
separas de todos los objetos para conocer, primeramente, al Sujeto -el Ser
Interior-, es decir, al Testigo que mora en ti como el Principio Eterno e
Inmutable.

Pero para el Trika, esto no es la Liberacion Final, sino una especie de “medio-
Liberacién” de camino a la Liberacion Real. No es el Estado final sino una etapa
preliminar que deberia conducir a la Unidad con Todo.

e Sivavyapti: (Inherencia en Siva o Ser Cé6smico): La experiencia del
Ser es Universal. Se logra cuando se alcanza Plena Identidad con
Parabhairava/Paramasiva -el Ser C6smico- en la forma de “Yo soy Todo”.
En este estadio ya no hay mas separacion entre lo de afuera y lo de adentro.
Todo Soy Yo.

Los 36 Tattva-s o categorias de la manifestacién universal Soy Yo. Lo que
aparentemente era “el interior” en la forma de ego, mente, cuerpo,
pensamientos, incluso todas las Ilimitaciones, Soy Yo. Lo que
aparentemente era “el exterior” en la forma del universo manifiesto, a
saber, estrellas, galaxias, objetos, otros seres, etc., Soy Yo también.

66



Este estadio utiliza el punto de vista del Ser Supremo -lo Absoluto,
Parabhairava- el cual no es solamente “trascendente”, sino que también es
inmanente en toda su manifestacion -El es uno con toda Su Creaciéon-. Esta
es la Meta Suprema (Paramartha) y la Liberacion Final en Trika. Se llega
aqui mediante el punto de vista del Yoga o Union, utilizando la via
inclusiva o positiva, a saber: “soy esto, soy esto, y también aquello” hasta
abarcarlo Todo. Se experimenta la Unidad Final: “Solo Existe un Unico
Ser, Parabhairava”.

De camino a la Liberacion ambas inherencias en el Ser son necesarias.

Si una persona que nunca ha ido hacia “dentro” sale a disfrutar del mundo sin
haber pasado primero por Atmavyapti, todavia no ha penetrado en su Ser
Interior. Lo que sucede en el caso de aquellos que se saltean esta etapa y se
dedican uUnicamente a los disfrutes mundanos, es que acumulan karma
solamente. Su “hacer” no es diferente de cualquier persona comin entonces. Se
debe comprender que la etapa de Atmavyapti es completamente necesaria para
“aislar” la Naturaleza Esencial y "penetrarla". Una vez que se llega al origen de
todo y nos reconocemos como el Ser Trascendental mas alld de nombre, cuerpoy
forma, realizamos que esencialmente somos la Conciencia Inmortal e
Imperecedera.

Entonces, si alguien se pregunta: “¢Por qué debemos pasar primero por
Atmavyapti?” La respuesta es: iPorque no conocemos nuestro Ser Esencial! La
mayoria de las personas estdn completamente convencidas de que son sus
cuerpos, egos, mentes, etc. Por esta razon, primero deben aislar su Naturaleza
Esencial de todo lo que constituye el “No Ser” para conocerse a si mismos como
aquella dimensi6n profunda que no se encuentra afectada por nada y que existe
por Si Misma, sin necesidad de cuerpo, mente, energia vital, respiracion, objetos,
etc. Esta dimension del Ser se encuentra mas alla de los tres estados de conciencia
y es inafectada tanto por la manifestacion como por la disolucién del universo.

Tras alcanzar el origen de todo en Atmavyapti, se debe pasar a la etapa siguiente
y final: Slvavyaptl donde se produce la unidad con el universo entero. Asi, la
experiencia de Sivavyapti es integral, ya que dentro y fuera se experimentan como
lo mismo. Esta percepcion de "Ti" en TODO es Verdadera Liberacion segin el
Trika.

Aunque aqui se estan explicando todos estos procesos de forma técnica para
poder estudiarlos, todo este pasaje de Atmavyapti a Sivavyapti es llevado a cabo
solo y de forma automaética por la Gracia.

En conclusion: aquéllos que estan complacidos tinicamente con el principio del
Ser, en suma, con el logro de Atmavyapti, alcanzan solamente el estado del Ser
Interno o Atma, a saber, realizan la Conciencia Pura trascendente al universo,
pero ellos no alcanzan Liberacion Completa segin el Trika, ya que no han
abandonado la dualidad.

67



Asi, la meta en Shaivismo Trika es siempre 'Sivavyapti' (inherencia en Siva) o
un Total Darse Cuenta de la No dualidad del Siva Supremo. En otras palabras, es

Darse Cuenta de que el universo es El y solamente El. Esto es Sivavyapti.
iEsto es verdadera Liberacion!

Atmavyapti

Sivavyapti

Inherencia

Conciencia Interna
o Ser Interno

Conciencia Universal
o Ser Cosmico

Relacién con
el Universo

“Soy un Testigo Trascendente”
(Trascendental a la Manifestacion)

“Yo soy Todo”
(Inmanente en la Manifestacion)

Tattva o Siva Parabhairava o Paramasiva
Categoria (tattva 1) (tattvao / 37)
Upaya Sambhavopaya Anupaya

68




DIAGRAMAS FINALES DE
LAS CUATRO ESCUELAS DEL TRIKA

1.
ESCUELA SIGNIFICADO | PUNTO DE VISTA ESPACIOTIEMPO
Spanda Vibracion Sakti Si. Hay métodos para
(Tattva 2) avanzar hacia la
realizacion.
Krama Sucesion Sakti Si. Hay métodos para
(Tattva 2) avanzar hacia la
realizacion.
Pratyabhijna Reconocimiento Siva No hay métodos.
(Tattva 1) El reconocimiento es
siempre aqui y ahora.
Kula Totalidad Paramasiva No hay métodos.
(Tattva 0 0 37) El reconocimiento es
siempre aqui y ahora.
2,
ESCUELA MEDITACION
Spanda - Anupaya (Realizar la Conciencia Universal o Paramasiva)
- Sambhavopaya (Realizar la Conciencia Interna o Siva)
- Saktopaya (Meditar en el origen o espacio entre pensamientos)
- Anavopaya (Realizar practicas externas para aumentar la capacidad
de concentracion)
Krama - Estudia las doce etapas de la percepcion
Pratyabhijia - Realizar la Conciencia Interna o Siva automaticamente
Kula - Realizar la Conciencia Universal o Paramasiva automaticamente

69




DIAGRAMA FINAL DE LOS ESTADOS DE CONCIENCIA

Nivel del habla Paravak

Medio Anupaya

Tattva-s 1y2

Ubicaciéon Ombligo

Poder Para (Supremo)

Estado Turlyatita

Nivel del habla Pasyanti

Medio Sambhavopaya

Tattva-s 3,4Y5

Ubicaciéon Corazén

Poder Parapara (Supremo/no Supremo)

Estado Turya o Turiya

Nivel del habla Madhyama

Medio Saktopaya

Tattva-s 6a16

Ubicacion Garganta

Poder Apara (No Supremo)

Estado Maya y su progenie (vigilia, suefio y sueiio
profundo)

Nivel del habla Vaikhari

Medio Anavopaya

Tattva-s 17a36

Ubicacion Paladar

Poder Apara (No Supremo)

Estado Maya y su progenie (vigilia, suefio y sueno

profundo)

70




CONCLUSION

Como podran ver, los distintos medios o métodos explicados en este documento
apuntan exactamente a lo mismo: al Pleno Reconocimiento de nuestra
Naturaleza Esencial. Lo que somos YA ESTA realizado, solo tenemos que darnos
cuenta de ello, deshaciendo la nocion de ser un individuo separado y distinto de
la Realidad. La Meta Final en el Shaivimo Trika es realizar que so6lo El Ser
Supremo Es en Todas Partes, y que no existe nada mas que El.

Si puedes vivir con esta firme convicciéon en tu corazén constantemente, su
continua remembranza conducira tarde o temprano a la Liberacion de toda
esclavitud. El Shaivismo No Dual de Cachemira es un sistema masivo que
propone diversos métodos para alcanzar este Pleno Reconocimiento o “Darse
Cuenta”.

Espero que este documento les haya servido, y... iMuchas bendiciones en su
Sendero Espiritual!

Nicole Sat1

71



GLOSARIO DE TRIKA

Una completa compilaciéon de términos técnicos pertenecientes a este sistema

Palabras que comienzan con Vocal

A A 1 1 U U E AU

A

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicion en el Glosario.

1. 3 A: La primera letra del alfabeto Sanscrito. Es Siva Mismo, por cierto.
Se le llama también "Anuttara".

2. 3P Akala: El experimentador que estd plenamente establecido en
Siva.

3. 3®d Akula: Siva. La palabra "Kula" es un nombre técnico de Sakti.
Sakti es la Matriz desde la cual el universo entero ha sido parido.
Y Siva es "Akula" porque no ha sido parido desde esta Matriz.
El es el eterno e increado Testigo que vive en todo.

4. 3{pH Akrama: 1. Sin ninguna sucesién o "krama" (la manifestacion sin
sucesion de la propia naturaleza esencial). 2. Es también un epiteto de
Saktayoga (Saktopaya) el Yoga basado en el punto de vista de la Sakti.

5. \’r@—aﬂ Akrtrima: No artificial, natural. Eso que no es "krtrima" o
artificial.

6. SN Akhyati: 1. Ignorancia primordial. 2. Mahamaya.

7. 3 Agni: 1. Fuego. 2. También simboliza a "pramana" (conocimiento).
Hay una eterna triada: pramata (conocedor) - pramana (conocimiento) -
prameya (conocido). Siirya (sol) simboliza al conocedor, Agni (fuego)
simboliza al conocimiento y Soma (luna) simboliza a lo que es conocido.




10.

11.

12.

13.

14.

15.

16

Por supuesto, Agni es también uno de los cinco Mahabhtta-s o elementos
burdos. Los otros cuatro son: Akasa, Vayu, Ap o Apas y Prthivi.

RIIPN e REEa) Agnisomatmika: La més alta Sakti o Poder que produce
srsti (manifestacion) y sarmhara (retiro). Ella es la Suprema Sakti cuya
naturaleza (atmika) es Agni (conocimiento) y Soma (conocido).

SUYHHT Agnisomamaya: El universo entero. Este universo se llama
asi porque consiste en Pramana -conocimiento- (agni) y Prameya -
conocido- (soma).

3 Ajfiana: 1. La limitacién primordial (Anavamala). 2. Ignorancia.
En Trika "ajnana" o ignorancia no quiere decir "ausencia de
conocimiento”, sino  conocimiento  contraido o  limitado.
Hay conocimiento, pero es escaso debido a la tremenda contraccion.

3R Aghora: No terrorifico. El misericordioso y compasivo Siva.
Este es uno de los cinco aspectos del Sefior Supremo. Los restantes
cuatro son I§ana, Tatpurusa, Sadyojata y Vamadeva. Estos cinco aspectos
forman el Paficamantra.

SRR Aghorasaktayah: Las Sakti-s o poderes que conducen a los
experimentadores condicionados al estado en que se dan cuenta de Siva.
No obstante, esos experimentadores fueron siempre Siva en persona.
Una verdadera paradoja.

SN Aghoresa: Este es el nombre de un Mantramaheévara o
experimentador del Sadasivatattva (categoria 3), que esta a cargo de este
universo limitado. El ha dado nacimiento a los tattva-s (categorias)
impuros (del 6 al 36).

30 Anu: 1. El experimentador limitado y condicionado.
2. "Cittamayapramata", el experimentador que cree que es su mente.
3. "Mayapramata", el experimentador dominado por Maya (tattva o
categoria 6). 4. Punto infinitesimal, 4tomo.

3fIR<IUG Atiséantapada: El estado de Paramasiva (el Supremo Siva)
que se halla mas alldA de todos los tattva-s o categorias de la
Manifestacion.

. 31¢d Advaya: Uno sin segundo. Un epiteto de la Realidad Absoluta.




17. 3 H:?Ugi%‘l:ﬁ Adhahkundalini: La Kundalini descendente. Tras elevarse
(Ordhvakundalini), la poderosa Sakti vuelve al Miladharacakra
(centro raiz). Cuando hace asi se llama Adhahkundalini.

18. 3fHR Adhikara: 1. Oficio, servicio. 2. Prerrogativa, privilegio.
3. Derecho.

19. G{fﬂ@ﬁ Adhisthatr: 1. El principio regente. 2. Es también un epiteto de
"anu" -el experimentador limitado-.

20.3{{YY Adhisthana: 1. Base. 2. Substrato. 3. Soporte.

21. 3¢9 Adhvan: Esta es la forma cruda de la palabra. En género
masculino es "adhva". Significa curso, via, viaje, etc.

22, 3 =h Anacka: 1. Pronunciar las consonantes sin ninguna vocal.
2. Significa también "concentrarse en la fuente de un mantra, donde el
mantra ya no se pronuncia”.

23.3IdHSRP Anantabhattaraka: La deidad regente del quinto tattva
(Sadvidya). El experimentador de este tattva se denomina "Mantra".
Por lo tanto, Anantabhattaraka rige a todos los Mantra-s. No confudir
este término con las conocidas formulas sagradas.

24. 3HARIG Anasritasiva: Lit. "Siva sin categorias". En este estado Siva
no experimenta ningin universo objetivo. Esta etapa esta por debajo de
Sakti (tattva 2) y por encima de Sadasiva (tattva 3).

25. 3led Anahata: Sonido interior no producido por golpe. Sigue sonando
todo el tiempo y nadie esta produciéndolo.

26. 37798 Anugraha: Idem Anugrahakrtya.

27. HJUePd Anugrahakrtya: Gracia. La quinta krtya (funcién o acto) de
Siva. Las otras cuatro funciones son las siguientes: srsti (creacion), sthiti
(sostenimiento), samhara (retiro) y tirodhana (ocultacién). Los cinco
actos se denominan Paficakrtya.

28. 3[R Anuttara: Lo Méas Alto, la Ultima Realidad. Un nombre técnico
de la letra "a".

29.3{JUIM Anupaya: Un espontdneo darse cuenta del Ser sin ningin
esfuerzo de parte del aspirante. El guru dice la Verdad y el atento
discipulo, meramente escuchandola s6lo una vez, la comprende y
experimenta.




30.3J9¥1 Anusandhana: Investigacion, indagacion, busqueda. El
significado filosofico es: repetida e intensa conciencia del Ser o la
Realidad; asi como también unir la experiencia subsecuente con la
previa.

31. AJYHYId] Anusandhata: Una persona que une la experiencia
subsecuente con la anterior en una unidad.

32.31¥d Anusyuta: Enhebrado consecutivamente o conectado regular e
ininterrumpidamente. Puesto que nuestros pensamientos son como
cuentas enhebradas por el hilo del Testigo interior, son "anusyuta".
Un buen ejemplo, me parece.

33.3{J¥dR Anusvara:La vocal "m" indicada por un punto encima de una
consonante. Es un sonido nasal que representa el conocimiento no
dividido de Siva.

34.3{d:hUl Antahkarana: El 6rgano (psiquico) interno. Esta formado por
el intelecto (Buddhi), el ego (Ahankara) y la mente (Manas). Estos tres
son realmente un solo 6rgano con tres diferentes pero complementarias
funciones. Con la palabra "6rgano" no quiero decir "6rgano fisico", sino
organo "sutil".

35. 3 Antahstha: Lit. "estar en medio". Las Semivocales "ya, ra, la,
va". Son llamadas asi porque no son ni puramente vocales ni puramente
consonantes. Otra interpretacion dice que son Antahstha porque
permanecen entre las letras Sparsa (de la "ka" a la "ma") y las letras
Usma ($a, sa, sa y ha). El punto de vista filoséfico dice que puesto que
representan a Maya (tattva 6) y a los Kaficuka-s (envolturas de
ignorancia, tattva-s 7 a 11), estas letras operan desde dentro de la mente
del hombre. De esta manera, son apropidamente denominadas
Antahstha (las que permanecen dentro de la mente del hombre).

36. 3f<IdIfe Antakoti: El ultimo borde o punto. Es una medida de doce
dedos llamada "dvadasanta"

37.3<RTHT Antaratma: El alma limitada y condicionada compuesta de
Puryastaka (cuerpo sutil). El cuerpo burdo o fisico es una envoltura
externa del alma "interna".

38.\’!!?@'@% Antarmukhibhava: Introversion. El estado de volver la
propia atencion hacia adentro.




39.31r_c|aﬁq Antarvyoma: El espacio interior donde exhalacion e
inhalacion se disuelven. Esta fisicamente localizado en la region del
corazodn, pero esta mas alla de espacio y tiempo por cierto.

40.319 Ap: Agua. Uno de los cinco Mahabhuta-s o elementos burdos. Los
otros cuatro son: Akasa, Vayu, Agni y Prthivi. Idem Apas.

41. dUX Apara: Inferior, lo mas bajo. La méas baja condicion en la

manifestacion universal, en la cual hay diferencia y dualidad. Es lo
opuesto a Para (lo Mas Alto o Elevado).

42. 3Taf Apavarga: Liberacion. Beatitud final.

43. &anﬂﬁgﬁf Apavedyasusupti: Sueiio profundo sin percepcion
consciente de ningun objeto.

44. G‘FCI'EZIQT% Apasusakti: El que ha alcanzado liberacion final. El que ya
no es mas un "pasu” o ser condicionado.

45.3UlH Apana: La energia vital que entra y desciende hasta la base de la
columna vertebral. Entra a través del aire inhalado. Una de las cinco
energias vitales principales. Las otras son: prana, samana, udana y vyana.
Su funcion es predominantemente excretoria pues arrastra todo hacia
abajo.

46.31d% Abuddha: Estado no despierto. Una condicién de ignorancia
espiritual.

47.3HId Abhava: Inexistencia, nulidad, vacio.
48. 3YF Abhinna: No diferente, idéntico.
49. 3TN Abhiyoga: Referencia hacia atras de la conciencia.

50. AR Amayiya: Mas all4 de la esfera de Maya (tattva o categoria 6 en
el proceso de Creacidn segin el Trika).

51. e Amudha: Consciente, no inerte.

52.3Hd Amrta: Néctar, ambrosia. Una condiciéon desde la cual uno no
puede caer nuevamente en la materia.

53. HHHTJIUT Amrtavarna: Un nombre técnico de la letra "sa".




54. 3% Amba: El Mas Alto Poder de Siva. Es una de las cuatro $akti-s o
poderes (las otras tres son Jyestha, Raudri y Vama) de las cuales se
compone Yoni o el divino Vientre.

55. 3} Artha: Significado, objeto, meta, perfecta comprension de la
realidad.

56.3{%1?79{ Ardhacandra: Lit. "media luna". Hay doce etapas en la
recitacion del sagrado Aum, y la etapa de "ardhacandra" es la quinta.
Significa también energia sutil del sonido.

57. 31’?\1"@ Ardhendu: Idem "ardhacandra".

58. AU Alangrasa: Llevar al objeto percibido a una "completa
unidad" con el perceptor. Hay absoluta unidad entre el perceptor (yo) y el
objecto percibido (esto).

59. 3dYUTH Avadhana: Total y constante atencion.

60. IR Avastha: Estado, condicion.

61. 3ffdHed Avikalpa: Sin pensamiento. Libre de todos los pensamientos.

62. 3fdb U Avikalpapratyaksa: Una conciencia o percepcidon sin
ningiin pensamiento, sin ningin juicio perceptual. Conciencia no
particularizada.

63. 3([dd® Aviveka: Ausencia de discernimiento. No conciencia de la
Realidad. Engano e ignorancia.

64. 3dd Avyakta: Inmanifiesto.

65. \’rl'QlTs'xﬁ?llT Asuddhavidya: Conocimiento impuro. "Impureza" quiere
decir "ausencia de conciencia de unidad" en Trika. Cuando una persona
no es consciente de la Realidad y su inherente unidad, tiene
"conocimiento impuro" porque su conocimiento es solamente de unas
pocas cosas particulares. Conocimiento limitado y condicionado.

66. 3R Asunya: No vacio.

67. 31%!@ ASuddhi: Impureza, "ausencia de conciencia de unidad".
Limitacion, condicionamiento.

68. 3Hd Asat: No ser.




69.

70.

71.

3legR Ahankara: Ego (tattva o categoria 15). El ego cree que es el

hacedor (kara) de buenas y malas acciones, pero esto es falso. Sélo Siva lo
esta haciendo todo. Cuando una persona comprende esta verdad, alcanza
liberacion final.

376H Aham: Yo. Yo verdadero y absoluto.

3fg=dl Ahanta: El estado de yo. La condiciéon de Yo absoluto. Conciencia
del yo. Interioridad.

A

3{ThTRT Akasa: Espacio. Eter. Uno de los cinco Mahabhiita-s o elementos
burdos. Los otros cuatro son: Vayu, Agni, Ap o Apas y Prthivi.

3{1&q Aksepa: Es la séptima y final etapa en Karana (una practica de
Anavopaya), en la cual te das cuenta de que el universo entero es tu
propio Ser o Siva. Es el Supremo Darse Cuenta, por cierto.

3TH Agama: Escritura revelada. Conocimiento tradicional. Texto que
no ha sido escrito por mano humana.

31T Ajiia: Un particular Cakra situado en el espacio entre las cejas, pero
dentro del craneo. Se lo asocia con la mente, el intelecto, etc.

3{IU[GHA Anavamala: Limitacion relativa al anu o ser condicionado.
Hace que uno piense de esta manera: "Soy imperfecto". Es una
contraccién de la Icchasakti (poder de voluntad). Es la condicion
limitante primordial y no puede ser superada por el propio esfuerzo.
Soélo puede ser superada mediante la Gracia Divina. Produce dos estados:
1. uno retiene conocimiento de si pero no puede participar en actividades.
2. uno no retiene conocimiento de si, pero puede participar en
actividades (éste es, de hecho, nuestro estado cotidiano de conciencia).

3{TUTGANT Anavayoga: fdem Anavopaya.

SRS CRI] Anavasamavesa: Absorcién en el Ser Supremo usando el
medio mencionado arriba (Anavopaya).




8.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

TG Anavopaya: El medio o método (upaya) donde el aspirante
usa su intelecto (buddhi), energia vital (prana), cuerpo y sentidos para
alcanzar la liberacion final. Kriyasakti (poder de accién) es utilizada
predominantemente. Esta formado por cinco métodos: Dhyana, Uccara,
Varna, Karana y Sthanakalpana. También se lo conoce como Anavayoga,
Bhedopaya y Kriyopaya.

3{TAT Atma: Ser. Uno mismo.

3THAIY Atmalabha: Darse cuenta del Ser. Una condicién en la cual
uno se da cuenta de su propio Ser.

TAYIT Atmaviéranti: Reposo en el Ser. Una condicién en la cual
uno primeramente se vuelve consciente de su propio Ser y luego se
estabiliza en EL

TG Atmavyapti: Darse cuenta del Ser "interior" sin ser todavia
consciente de la naturaleza todo penetrante de Siva.

3{THUTPH Atmasatkr: Reducir a igualdad con el Ser. Hacer que algo sea
igual al Ser.

3ffeapife Adikoti: El primer punto. O sea, el corazén, desde el cual se
determina la medida de la respiracion.

3{7-¢ Ananda: Bienaventuranza, no mera felicidad. Dicha. Un nombre
técnico para la vocal "a", la cual es Sakti Misma (tattva o categoria 2)

3-a¥fdd Anandasakti: El Poder de la Bienaventuranza. La Suprema
Dicha que es la esencia del segundo tattva (Saktitattva). Es Sakti pura.
Cuando este poder se contrae, brota el Kalatattva.

=R Anandopaya: Un epiteto de "Anupaya" (el medio o método
en el cual el aspirante tiene una percepcién directa de la Verdad sin hacer
ninguna practica espiritual). "Anandopaya" quiere decir "el medio o
método de la Bienaventuranza".

3Ty Apas: Lit. plural de "Ap". Idem Ap. En Sanscrito Védico, "ap" y
"apas" significaban "agua" y "aguas" respectivamente, pero en Sanscrito
Clasico (Postvédico) solamente sobrevivié el ultimo término, es decir,
"apas". De este modo, "apas" se utiliza ahora para ambos significados:
aguay aguas.

3{THYT Abhasana: El acto de manifestar el universo por parte del
Sefior Supremo. Idem Srsti.




20.3THRT Abhoga: Deleite espiritual. Expansion.
o1. 3TdY Aveséa: Entrada. Entrante. Absorcion.

22 HIRY Asaya: El 6rgano psiquico "interno” o Antahkarana (compuesto
de intelecto, ego y mente). El "stock" de los frutos de previas obras, que
yacen almacenados en la mente en la forma de depodsitos mentales de
mérito y demérito, hasta que maduren en la propia experiencia del alma
individual en la forma de rango, afios y disfrute. Disposicion de la mente.

23. 319" Asana: Dos significados para la misma palabra: 1. Una particular
postura del cuerpo. 2. Estar bien establecido o consciente del Ser.

Hi'l.

1. g1 Iccha: Voluntad. Un nombre técnico de la vocal

2. TN Icchopaya: Un epiteto de "Sambhavopaya". El medio o método
(upaya) en el cual uno usa predominantemente el poder de voluntad.
También se lo conoce como "Icchayoga".

3. WI'QT% Icchasakti: El Poder de Voluntad. En la suprema Icchas$akti
"jnana" (conocimiento) y "kriya" (accion) se hallan unificadas. Esta
voluntad es predominante en el SadaSivatattva (tercer tattva o categoria
en el proceso de Creacioén segiin el Trika). A través de la Icchasakti, Siva
manifiesta al mundo entero.

4. %Sl 1Ida: Una importante nadi o canal sutil en el cuerpo sutil. Zigzaguea
desde la base de la columna vertebral hasta la fosa nasal izquierda.
Manah$akti o la Sakti Mental fluye a través de ella.

5. gl Idanta: Caracter de "esto". Conciencia de "esto". Conciencia con
relacion al objeto.

6. 2¢H Idam: Esto. Objeto. El universo que aparece como un objeto
percibido para el Supremo Testigo o Perceptor (Siva).




. ¢ Indu: Lit. "luna". Prameya u objeto. Apana (la energia vital que entra
y desciende hasta la base de la columna vertebral). Kriyasakti (poder de
accion).

. 2%vlld Indrajala: Lit. "la red de Indra". Magia. Ilusion.

. 2=y Indriya: Poder de percepcidbn o accion (Jhanendriya o
Karmendriya) que circula a través del respectivo 6rgano de los sentidos.

n=n
1

S Iéana: Dominacién. Un nombre técnico de la vocal "T". La primer
Sakti interna de Siva que acttia como maestro de los Saivasastra-s (las
sagradas 92 escrituras Saiva-s). Este es uno de los cinco aspectos del
Sefior Supremo. Los restantes cuatro son Tatpurusa, Sadyojata,
Vamadeva y Aghora. Estos cinco aspectos forman el Paficamantra.

. 3%%dd Iévaratattva: El cuarto tattva o categoria segun el Trika. Jhana
o conocimiento es predominante en él. La conciencia del Iévaratattva es
"Esto soy Yo". El universo (esto) predomina sobre el "Yo". En esta etapa,
Siva tiene la experiencia del "universo nitido".

. _SC%JTJ-IE'IW ISvarabhattaraka: La deidad regente del Ivaratattva. Se les
llama Mantre$vara-s a los que estan conscientes de este nivel (cuarto
tattva o categoria). Por consiguiente, I$varabhattaraka es una especie de
jefe para todos ellos.

U

3= Uccara: La siguiente cualidad del Prana o energia vital: "elevarse
y aparecer como sonido". La segunda etapa de Anavopaya, en la cual el
aspirante usa su energia vital. El empuje hacia arriba del aliento.

. 3Bl Ucchalatta: El movimiento creativo del Ananda o Divina
Bienventuranza que produce manifestacion e inmanifestacion.

10



10.

11.

12.

13.

14.

Jad Udaya: Surgimiento, manifestacion, aparicion.

Jald Udana: La energia vital que se mueve hacia arriba. Una de las
cinco energias vitales principales. Las otras son: prana, samana, apana y
vyana

39H Udyama: El acto de ascender, elevacion. El espontaneo y repentino
surgimiento de una Conciencia superior.

3eJdl Udyantrta: El acto de ascender, elevacion. Un sinénimo de
"Udyama".

I Udyoga: El acto de emprender algo; ejercicio; continuo y enérgico
esfuerzo.

3gH=il Udvamanti: Vomitar; proyectar; manifestar.

3H4T Unmana: El Poder mas alld de la mente; el mas alto Poder
contenido en Om" Este es el primer Poder del Supremo Siva cuando El
quiere que se manifieste el proceso del mundo. Es también la altima
etapa en la repeticion del Om. Se dice que esta etapa se experimenta en el
altimo sector del Sikha (el mechén de cabello en la cabeza).

3IY Unmesa: El acto de abrir los ojos. Despliegue. Este despliegue
puede ser de la conciencia espiritual o del proceso del mundo. Cuando
hay despliegue del proceso del mundo, no hay despliegue de la conciencia
espiritual y viceversa. Unmesa es también un nombre ténico de la vocal

n._mn

u.

Iy Unmilanasamadhi: Es ese estado de Samadhi (plena
absorciéon) en el cual todo el universo aparece como Siva Mismo, aun
cuando los propios ojos estén totalmente abiertos.

JUds Upalabdhr: El experimentador, el conocedor. Esta es la forma
neutra. La forma masculina es "Upalabdha" y la femenina "Upalabdhri".

RUGIE Upalabdhi: Cognicion, conciencia. Eso que experimenta un
"upalabdhr".

Iy Upadhi: Aditamento o condicién limitante. Eso que es puesto en
lugar de otra cosa. Sin embargo, en Trika no tiene el mismo significado
que en la filosofia Vedanta. En Trika, un "upadhi" no es alguna
substitucion ilusoria sino wuna manifestacion real producida

11



15.

voluntariamente por el Ser Supremo. Maya y sus Upadhi-s son
manifestados por el Divino Ser Mismo (Siva) segin Su propia y libre
voluntad.

JHT Uma: La Icchasakti o Poder de Voluntad de Siva. "U" es "Siva" y
"ma" es "Esplendor o Sakti". En otras palabras, Uma es "la esplendorosa
Sakti de Siva".

U

3Adl Unata: Disminucién. Un nombre técnico de la vocal "a".

B?%U?:ﬁl:ﬁ Urdhvakundalini: La Kundalini elevada. La Kundalini se
eleva porque Susumna (el canal medio a lo largo de la columna vertebral)
ha sido activada ya sea espontaneamente o a través de diversas practicas
yoguicas.

Sedanf Urdhvamarga: Via o senda ascendente. Susumna (el canal
medio).

3T Usma: Un nombre técnico asignado al grupo formado por las
Sibilantes "Sa, Say Sa" y la Sonora Aspirada "Ha".

E

UhIUldl: Ekanava Hay cuatro niveles del habla: Paravak, Pasyanti,
Madhyama y Vaikhari. "Ekanava" es un nombre técnico de PaSyanti.

Au

\’rﬁzﬂ'@ Aunmukhya: El primer movimiento de la Voluntad de Siva
hacia la manifestacién del proceso del mundo. El surgimiento del Divino
Deseo de manifestar el universo universo. El origen de ese Deseo es sélo
la Bienaventuranza Suprema.

12



Palabras que comienzan con Gutural
Ka Kha Ga Gha

Aunque la "ksa" es considerada generalmente como toda una consonante, es por
ultimo un "conjunto” formado por "ka" y "sa". Asi, las palabras que comiencen
con "ksa" han sido colocadas junto con las que empiezan con "ka".

Ka

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicién en el Glosario.

1. dogdd Kaificuka: Las cinco envolturas de Maya. Sus nombres son como
sigue: Kala (limitacién con respecto a la accién), Vidya (limitacion con
respecto al conocimiento), Raga (apego o limitacion con respecto a la
voluntad), Kala (nocion de tiempo o limitacién con respecto a la
bienaventuranza) y finalmente Niyati (nocién de espacio o limitacién
espacial).

2. $US Kantha: Un epiteto del Visuddhacakra en la base de la garganta. El
Visuddhacakra es un particular centro pranico situado exactamente alli.
De hecho, la palabra "kantha" significa literalmente "garganta".

3. ®< Kanda: Una especie de paquete de canales sutiles de energia. Es
como un huevo. Esti ubicado en la base de la columna vertebral y se
extiende desde unos 2,5 cm por encima del perineo hasta el ombligo, o
sea, tiene 30 cm de alto por 10 de ancho aproximadamente. Desde este
Kanda con forma de huevo, surgen todas las nadi-s o canales sutiles.

4. XUl Karana: 1. El medio para el Conocimiento (Jiiana) y la Acci6n
(Kriya), es decir, el Antahkarana (el grupo formado por intelecto, ego y
mente). 2. Un método perteneciente a Anavopaya en el cual meditas en tu
propio cuerpo -ayudado por Mudra-s o Sellos- como siendo un
compendio de todo el universo.

5. HROR Karanes$vari: El grupo de "Khecari, Gocari, Dikcari y Bhucari".
Estas cuatro son $akti-s o poderes. Khecari tiene que ver con el conocedor
o experimentador. Gocarl tiene que ver con el Antahkarana de ese
conocedor o experimentador. Dikcarl estd conectada sus oOrganos
sensorios, y finalmente Bhiicari se relaciona con objetos existentes. En
suma, ésta es otra manera de clasificar al grupo de tattva-s o principios.




6.

0.

% Karma: Significa literalmente "accion, rito". Desde un punto de
vista filosofico, quiere decir el efecto acumulado de acciones a lo largo de
las vidas pasadas y la presente. El precepto "asi como uno siembra, asi
cosechara" es la base de la ley karmica. En suma, cada accién que haces
deja detras de si una impresion (samskara) que tiene el poder de causar
dicha o pena en el futuro de acuerdo con la respectiva naturaleza de la
accion desde la cual se origino.

HHT Karmendriya: Los cinco poderes de accion (no los 6rganos
fisicos asociados a ellos): Poder del habla (Vak), prensil (Pani o Hasta),
locomotivo (Pada), excretorio (Payu) y sexual (Upastha).

&dl Kala: 1. El Poder primordial. Un sinénimo de "Sakti". 2. Los cinco
poderes sobre los cuales se fundan firmemente los 36 tattva-s o
principios. Aqui tienes sus nombres: Santyatita, Santa, Vidya, Nivrtti y
Pratistha. Estos poderes son los aspectos sutiles de la objetividad. Desde
Santyatita se manifiestan los dos primeros tattva-s. Desde Santa, del
tercero al quinto. De Vidya, del sexto al duodécimo. Desde Pratistha, del
décimo tercero al trigésimo quinto. Y finalmente, desde Nivrtti solo
emerge el trigésimo sexto tattva. 3. Parte; particula; aspecto. 4. Uno de
los cinco Kaiicuka-s. Kala es el tattva que produce limitacion con respecto
a la accién. Surge cuando Siva contrae Su Supremo Poder de Accién o
Kriyasakti.

Hdlde Kalacakra: Todo el alfabeto sanscrito, desde la "a" hasta la
"ksa". Aunque la letra "ksa" no esta formalmente incluida en el alfabeto
sanscrito porque es realmente un conjunto y no una tunica letra, es a
veces considerada como la altima letra del alfabeto. "Cakra" significa
"grupo” y "Kala" es "Sakti" o "Supremo Poder". Otros nombres para este
grupo son los siguientes: Matrkacakra, Matrcakra y Devicakra.

10. PARRR Kalasarira: Eso cuyo cuerpo o naturaleza es la actividad. Es

11.

12.

13.

14.

un epiteto del Karmamala.
HRUI Karana: Causa.

HHAT Karmamala: Uno de los tres mala-s o impurezas. Karmamala
atafle a la limitacion con respecto a la accién. Despierta en un ser
limitado la erronea nocion de: "Yo soy un hacedor".

$TIJ Karya: Efecto. Al universo objetivo se le llama también "Karya"
porque es el "efecto" de un superior "Karana" o Causa (Siva).

®I1dd Kala: Tiempo. Un sinénimo de Kalatattva.

14



15. PIdddwd Kalatattva: El principio del Tiempo. Principio aqui no equivale
a "comienzo, inicio" sino a algo que es un basamento mas o menos
estable para que otra cosa se asiente sobre él. El tiempo. Es sencillamente
el conjunto de pasado, presente y futuro. Es el décimo tattva o categoria
en Trika. Sin embargo, en este nivel el Tiempo no esta completamente
operativo en la forma que lo conocemos, sino que es solamente una
nocién de divisién en partes (kala). Este tattva surge cuando Siva contrae
Su Suprema Bienaventuranza o Anandasakti.

16. dIdUq Kalapada: Es un nombre técnico para el dedo gordo del pie
derecho. El nombre ordinario seria "daksinapadangustha".

17. HIALGd Kalasakti: El poder que determina el sentido de sucesion. Este
sentido de sucesion por dltimo producira en Siva (T4) la sensacion de
tiempo que transcurre.

18. HIATY Kalagni: El fuego (agni) del (fin del) Tiempo (kala). Es el fuego
universal que consume todo. En Trika "consumicion" no es sinénimo de
"destruccion”. En absoluto. La consumicion es un proceso de retornar a
la unidad primordial. Por ejemplo, cuando meditas en Kalagni como
consumiendo todo a tu alrededor, estas en realidad haciéndote uno con
todo lo que te rodea. Este es el correcto entendimiento. En Trika no hay
ninguna idea de pecados e impurezas siendo consumidos. Siva es todo.

19. P[] Kaladhva: Lit. "el curso temporal". El lado subjetivo del
Sadadhva (los seis cursos de la manifestacion), el cual consiste en: Varna,
Mantra y Pada. El otro lado es Desadhva o "curso espacial ".

20.W Kutilakrti: Una forma (akrti) curvada (kutila) en la cual fluye
la energia vital antes del despertar de Kundali o Kundalini.

21. W Kundali: Un sinénimo de Kundalini.

22.@031%17?[ Kundalini: El Supremo Poder o Sakti que yace enroscado en
Muladhara. Puesto que Ella estd siempre despierta, uno no necesita
despertarla en realidad. S6lo necesita volverse consciente de Ella. Este
concepto es vital.

23.W Kumari: Un particular epiteto del Supremo Poder de Voluntad o
Icchasakti (el cual es responsable de la manifestaciéon de todo este
universo). Se la conoce como "kumari" pues 1. Ella lleva adelante la
manifestacion universal, 2. disuelve (mar1) a Maya (la energia que crea
diferencias y separacion) y 3. es una virgen damisela que sirve a Siva -es
virgen puesto que no ha dado nacimiento a ningin nifio (universo)-.
Cuando un Yogl se hace conciencia de que "El es Siva", su Poder de
Voluntad 1. lleva adelante el proceso del mundo como un divino juego,




2. disipa a Maya o el velo que cubre su naturaleza esencial, y 3. lo sirve
como una fiel damisela virgen. Se ha de notar que desde el punto de vista
del Trika, no se ha manifestado realmente ningiin universo porque "todo"
es el cuerpo de Siva (Ta). En ese sentido, el Poder de Voluntad es como
una virgen damisela sin hijos, o sea, sin universo.

24. $HH Kumbhaka: Retencion del aliento.

25.9d Kula: Un epiteto de Sakti, el Supremo Poder. Es Sakti apareciendo
en la forma de 36 tattva-s o categorias de la manifestacion.

26. W’H’Iﬂc Kulamarga: Literalmente significa "El camino de Kula". Kula es
una de las escuelas del Trika Shaivismo, marga significa camino o medio.

27. A Kulamnaya: Un sistema Sakta (es decir, un sistema basado en
el punto de vista de Sakti) en el cual alcanzas Iluminaciéon a través del
alfabeto sanscrito.

28.9 &1 Kuhana: Magia o cosquillas de la axila.

29.@@5[ Kutabija: Un nombre técnico de la letra "ksa". Significa
literalmente "la muy excelente letra semilla".

30.?@'5[ Krtrima: Lit. "hecho artificialmente, no producido natural o
espontaneamente”. En Trika, todo lo que se construye mediante
pensamiento es Kririma. La Realidad yace mas alla de la red de
pensamientos.

31. Hdd Kevala: Solo, aislado.

32. Hac Kevali: Lit. "alguien que estd solo o aislado". En Trika, este
término se usa respecto a una persona que ha alcanzado Liberacion final

33.%?\’1 Kaivalya: Lit. "aislamiento, soledad". Un estao en el cual uno esta
libre de Maya.

34.3%% Koti: Punto.

35.%hH Krama: Lit. "Sucesion". Un sistema estrechamente ligado al Trika,
en el cual atraviesas por "sucesivas" etapas para lograr Liberacién final.
Este sistema estd basado en Saktopaya. También se lo conoce como
Mahanaya y Maharthadar$ana.

36.9HH%] Kramamudra: Una sucesion de Nimilanasamadhi y
Unmilanasamadhi.

16



37. fop0T Kriya: Actividad, accién.

38.foamT Kriyayoga: Lit. "El Yoga de la accion". Un epiteto de
Anavopaya, al cual también se lo denomina Kriyopaya.

39. fopaTRIfad Kriyasakti: Poder de Accién. El poder por el cual Siva asume
cualquier forma que desea. Es predominante en Sadvidya (el quinto
tattva o categoria segtn el Trika).

40. b T Kriyopaya: idem Anavopaya.

41. 18l Krida: Juego o deporte. En Trika se utiliza a menudo esta palabra
en el sentido de "el Divino Juego de la Conciencia". En otras palabras,
todo el universo es considerado un Juego de Siva.

42.83 Ksetra: Lit. "campo", pero en Trika es un sagrado lugar de
peregrinacion.

43. 8597 Ksetrajina: Lit. "conocedor del campo". Un epiteto del individuo
limitado.

44.89 Ksema: Conservacion y preservacion.

45. &Y Ksobha: Agitacion. En Trika agitacion es sinénimo de identificarse
uno mismo con sus cuerpos sutil y burdo.

Kha

1. 9 Kha: La vasta extension de la conciencia del individuo limitado. Por
supuesto, ésta no es la Mas Alta Extension de la Conciencia, sino una
etapa intermedia en la manifestacion universal. Se la asocia con el cuerpo
causal de un sujeto limitado. Uno experimenta "bienaventuranza" alli si
se la compara con la "felicidad ordinaria" que se experimenta en vigilia.
Sin embargo, la antedicha "bienaventuranza" no es la Suprema.

2. WAY Khatraya: Un sinénimo de "AkaSatraya" (los tres éteres o
espacios). Los tres Kha-s o espacios son Sakti, Vyapini y Samana. Estas
tres etapas pertenecen a las doce etapas del Om. Cuando uno repite la
sagrada palabra, el sonido atraviesa 12 etapas. Sakti se experimenta en la
piel, Vyapini en la raiz del Sikha (el mechén de cabello en la cabeza) y
Samana en el Sikha mismo.

17



3. WA Khecari: 1. Un tipo de Sakti-s perteneciente a VameS$vari.

Las KhecariSakti-s se relacionan con el cuerpo causal vy
subsecuentemente con el pramata o experimentador (Purusa). Las otras
Sakti-s de Vamesvari son Gocari, Dikcarl y Bhucari. 2. Lit. "la que se
mueve en el Kha".

. @ﬂﬂﬂ—s‘{[ Khecarimudra: Hay cuatro clases de Khecarimudra: 1. La
conocida Khecarimudra descripta en la Hathayogapradipika, en la cual
llevas tu lengua hacia atras, hacia el paladar. 2. Sentado en la postura del
loto, con la espalda derecha como un palo, concentras tu mente en la
region del ombligo y luego la conduces hasta el Khatraya situado dentro
del craneo. Posteriormente, deberias moverte hacia arriba (hacia
Unmana) con la ayuda de Khatraya. 3. Llevas tu lengua hacia atras
exactamente como en la primera clase de Khecarimudra, pero le agregas
a tu practica una concentracion en el Ajia (el Cakra ubicado dentro del
craneo a la altura del entrecejo. 4. Sivavastha o el estado de Siva. En
suma, el Supremo Estado de Siva en el cual experimentas Divina
Bienaventuranza y Omnipresencia. Este Estado es la Mas Alta Extension
de la Conciencia.

EC TS| Khyati: Conocimiento. Un sinénimo de "jiana". También se lo
puede interpretar como "sabiduria".

Ga

Tl Gaganangana: Cicchakti (cit-Sakti), o sea, el poder de la
Conciencia. Un sinénimo de Siva o Cit.

. T Gandha: Significa literalmente "olor". Idem Gandhatanmatra.

. T’dHEA Gandhatanmatra: Es uno de los cinco Tanmatra-s o
elementos sutiles. Es el "olor patron" mediante el cual uno percibe los
diferentes olores. Los otros cuatro Tanmatra-s son: Sabda, Sparsa, Riipa
and Rasa.

. 7Y Garbha: 1. Akhyati o ignorancia primordial; 2. Mahamaya.

. 7JUI Guna: Modalidad de Prakrti.

18



6. TUY Gunatraya Los tres Guna-s o modalidades de Prakrti, a saber,
Sattva, Rajas y Tamas. Los Guna-s son formas contraidas de los tres
supremos poderes de Icchasakti (Rajas), Jiianasakti (Sattva) y Kriyasakti
(Tamas).

7. 11¥ddd Guruvaktra: "La boca del Guru". Representa la Divina Gracia o
Anugraha.

8. TR Gocari: Una subespecie que surge de Vame$vari. Gocarl es un
grupo de Sakti-s o poderes relacionados con el Antahkarana. La palabra
"go" tiene dos significados principales: 1. vaca; 2. sentido. Los
pensamientos en el Antahkarana son como "vacas" caminando de aqui
para alla. De igual modo, el Antahkarana es el asiento de los sentidos y

por eso es que las Gocar1 tienen que ver con él.
9. I Granthi: Nudo psiquico .

10.Ulgd Grahaka: Experimentador, conocedor, sujeto. Es también la
segunda etapa en Karana (una practica de Anavopaya), en la cual te
vuelves consciente del Ahankara (ego) y de Buddhi (intelecto).

11. 9Ulel Grahya: Objeto de experiencia; objeto conocible. Es también la
primera etapa en Karana (una préctica de Anavopaya), en la cual prestas
atencion a todos los objetos conocibles alrededor. En Karana hay siete
etapas: 1. Grahya, 2. Grahaka, 3. Cit o Samvit, 4. NiveSa o Sannives$a,
5. Vyapti, 6. Tyaga y 7. Aksepa.

Gha

1. ORT Ghora: Las "terribles" $akti-s o poderes que conducen a las almas
individuales a la mundanalidad.

2. IR Ghoratari: Esas "muy terribles" §akti-s o poderes que llevan a las
almas individuales a la completa miseria en este mundo.




Palabras que comienzan con Palatal

Ca Cha Ja Jha

Aunque la "jfia" es considerada generalmente como toda una consonante, es por
ultimo un "conjunto" formado por "ja" y "na". De este modo, las palabras que
comiencen con "jiia" han sido ubicadas junto con las que empiezan con "ja".

Ca

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicién en el Glosario.

1.

I Cakra: Este término tiene dos significados principales: 1. El grupo
de $akti-s o poderes; 2. Los centros de energia vital. Hay muchos Cakra-s
en el cuerpo sutil, pero siete de ellos son bien conocidos: Muladhara,
Svadhisthana, Manipiira, Anahata, Visuddha, Ajfia y Sahasrara.
Kundalini pasa a través de ellos, después de elevarse desde el Miuladhara,
en Su largo viaje hacia el Sahasrara (la morada de Siva).

Th 4R Cakresvara: El amo o sefior del Cakra (el grupo de Sakti-s).

d-¢ Candra: Hay tres significados principales para este término que
significa literalmente "luna": 1. Un Grahya o Prameya, es decir, un objeto
de experiencia; 2. Idanadi o el canal a través del cual fluye la $akti mental
en el cuerpo sutil; 3. Apana (la energia vital que ingresa y desciende hacia
la base de la columna vertebral con cada inhalacion).

dHPR Camatkara: La Bienaventuranza de la suprema conciencia del
Yo.

fU=8fdd Cicchakti: Cit-$akti o el Poder de Cit o Conciencia. Un
sin6nimo de Siva.

ﬁl?[ Cit: 1. La Conciencia absoluta. Un sinénimo de Siva, o sea, de esta
Sublime Realidad de la cual todo y todos han surgido. El origen de todo.
Permanece como un Eterno Testigo de todos los cambios en el universo.
TU MISMO/A. 2. Es también la tercera etapa en Karana (una practica de
Anavopaya), en la cual te vuelves consciente de Purusa (el alma interna).
También se la conoce como Samvitti.

20



7. fafd citi: El Supremo Poder de Cit o Siva, mediante el cual manifiesta al
universo entero. Es un sinonimo de Sakti.

8. fuardr Citkala: La energia de Cit o Conciencia. Un epiteto de Sakti.
9. = Citta: Mente individual.

10. Foverg Cittapralaya: La disolucién de la mente individual en Siva o
Cit.

11. YT Cittavisranti: El reposo de la mente individual en Siva o Cit.

12. FI9WEIY Cittasambodha: El despertar de la mente individual.

13. FITPTR Citprakasa: La luz de Cit o Conciencia. La refulgencia de Siva.

14. g2 Cidakasa: El éter de Cit o Conciencia.

15. fagM— Cidananda: La Bienaventuranza de Cit o conciencia. El Ananda
o Bienaventuranza que experimentas en la sexta etapa de Uccara (una

practica de Anavopaya), cuando vas méas alld de tu cuerpo fisico y
percibes todo como impregnado por tu propio Ser o Cit.

16. Fora=<eq Cidanandaghana: Una masa de Cidananda.
17. ]Qtl_c{ﬂ:fCidghana: Una masa de Cit o Conciencia.
18. fI=T Cinta: Pensamiento.

19.Jd9 Cetana: Existen tres significados principales para esta palabra:
1. Paramasiva o el Supremo Siva; 2. Ser; 3. ser o individuo consciente.

20. 9dHl Cetana: Una etapa intermedia de la conciencia entre el mas alto
estado y el estado ordinario.

21. I Cetya: Un objeto de experiencia. Un objeto conocible. Esta palabra
es sinébnimo de Grahya, Prameya, Jiieya y Meya.

20, Jq Caitanya: La absoluta Conciencia o Paramasiva. Paramasiva esta
lleno de Suprema Libertad de Voluntad o Svatantrya, la cual le permite
conocer y hacer todo. En otras palabras, El posee total Omnisciencia y
Omnipotencia.

21



Cha

1. ®d Cheda: Cesacién de prana (la energia vital que sale con cada

exhalacion) y apana (la energia vital que ingresa con cada inhalacién)
mediante la pronunciacién de sonidos anacka (sin vocal).

Ja

. ST Jagat: El mundo.

. S¢F< Jagadananda: La Bienaventuranza de Siva apareciendo como
el mundo o universo entero. El Ananda o Bienaventuranza que
experimentas en la séptima etapa (la ltima) de Uccara (una practica de
Anavopaya), cuando te das cuenta de que Siva es "jagat" o el mundo, es
decir, te das cuentas de la omnipresencia de "YO SOY".

. VY Japa: Murmuracion de una palabra sagrada.

. OUq Jagrat: Hay dos diferentes significados para esta palabra:
1. Vigilia; 2. Iluminacién o esa condicion en la cual no hay Maya o
engano, y el Ser es visto como lo que es realmente.

. SUqd¥® Jagradavastha: El estado de vigilia. Los otros tres son:
1. Svapna o el estado de suefio; 2. Susupti o el sueio profundo/sin suenos
y 3. Turlya o Turya, es decir, el cuarto estado.

. SIS Jagrajjiiana: El conocimiento ordinario que es comtn a todas
las personas durante vigilia o Jagrat.

. Siid Jiva: El alma individual, también llamada Purusa. Este es el ser
condicionado o limitado que se identifica con sus cuerpos sutil y burdo a
causa de la operacion de los Kaficuka-s.

. Trﬂ?ﬁfﬁﬁ Jivanmukta: Un ser que retiene su cuerpo incluso después de
experimentar Liberacion o Mukti, o sea, continiia viviendo como una
persona comun pese a que ha logrado darse cuenta de su Ser. Aquellos
seres que parten de sus cuerpos tras experimentar Mukti se denominan
Videhamukta-s.

22



10.@3% Jivanmukti: Liberacif’)n o Mukti sin partir del cuerpo fisico.
En suma, es experimentar que Siva es todo mientras ain se vive en el
cuerpo.

11. J1F Jnana: Existen dos significados principales para esta palabra:
1. Conocimiento limitado que provoca esclavitud; 2. Conocimiento
Supremo.

12. AT JAianayoga: El Yoga del Conocimiento, o sea, es el Yoga en el
cual uno utiliza el conocimiento para llegar a darse cuenta de su Ser. Este
término es sinbnimo de Saktopaya en el sistema Trika.

13. ¥HYMdd JRianasakti: El Poder de Conocimiento. El supremo Poder a
través del cual Siva conoce todo en todas partes. Es plenamente operativo
en el ISvaratattva.

14. 1 JAani: Un hombre que ha alcanzado sabiduria espiritual o supremo
conocimiento. Cuando una mujer ha logrado ese mismo Jhana, se
denomina Jianini.

15. SUST Jyestha: Las Sakti-s o poderes que inspiran a los seres limitados a
darse cuenta de su Ser. Son $akti-s benevolentes que empujan a los
Purusa-s o Jiva-s hacia el Estado Supremo. Es una de las cuatro $akti-s o
poderes (las otros tres son Amba, Raudri y Vama) de las cuales se
compone Yoni o el divino Vientre.

Jha

1. Fefd Jhatiti: Instantaneamente, enseguida.




Palabras que comienza con Dental

Ta Da Dha Na

Ta

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicién en el Glosario.

1. dd Tattva: Este término significa literalmente "caracter o condiciéon de
ser eso". En Trika se lo utiliza para designar cada uno de los 36 principios
de la manifestacion universal. Es uno de los tres constituyentes del
Desadhva o el lado Vacya de Sadadhva. También quiere decir algo que es
real, realidad, categoria, el Principio Supremo, etc.

2. dwaY Tattvatraya: Los tres tattva-s o principios: Nara (hombre), Sakti
(Poder Supremo) y Siva (Ser Supremo), o bien Atma (Ser), Vidya
(Conocimiento Espontaneo) y Siva (Ser Supremo).

3. dd®YTatpurusa: El Original y Supremo Ser. Uno de los cinco aspectos
de Siva. Este es uno de los cinco aspectos del Sefior Supremo. Los
restantes cuatro son I§ana, Sadyojata, Vamadeva y Aghora. Estos cinco
aspectos forman el Paficamantra.

4. d-d Tantra: Escritura en general. Un tratado religioso. Una serie de
libros que no estan basados en los Veda-s. Estan usualmente en la forma
de un dilogo entre Siva y Sakti. Estas obras reveladas tratan sobre la
creacion y disolucion del universo, adoracion de dioses y diosas, el logro
de los seis poderes y los cuatro modos de union con el Supremo Ser.

5. dHEA Tanmatra: Esta palabra significa literalmente "So6lo eso". Hay
cinco Tanmatra-s. Ellos constituyen los cinco elementos sutiles o
patrones desde los cuales evolucionan los Mahabhiita-s (Elementos
Burdos). Sus nombres son: Sabda (sonido patrén), Sparéa (toque
patréon), Rupa (color patron), Rasa (sabor patréon) y Gandha (olor
patron).

6. dHY Tamas: Uno de los tres Guna-s o modalidades de la Prakrti. Es el
principio de la inercia, el engafio y la oscuridad.

7. JHYRA Tarkaéastra: Logica y dialéctica.




8.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

dIf~d® Tantrika: Tantrico, o sea, relativo al Tantra. Un seguidor del
Tantra es también denominado asi.

foRI4T™ Tirodhana: fdem Tirodhanakrtya.

ftRIU®d Tirodhanakrtya: Es uno de los Paficakrtya-s. El acto
mediante el cual Siva se vela a Si Mismo. En otros términos, por medio
de este acto o krtya, Siva produce oscurecimiento u ocultaciéon de Su
propia naturaleza esencial. Es llamado también Vilayakrtya o
sencillamente Vilaya. Otro nombre para él es Pidhanakrtya o Pidhana, asi
como también Bijavasthapana (el acto de plantar la semilla).

foRlufdd Tirodhanasakti: El poder que vela la verdadera
naturaleza de Siva. Siva Mismo oculta Su propia naturaleza divina de
modo que toda la manifestacion universal pueda aparecer
destellantemente.

@'ﬁﬁ 0 ﬂ'ﬁf Turiya o Turya: El cuarto estado de conciencia que enhebra
todos los estados. Los otros tres remanentes estados son jagrat (vigilia),
svapna (suefio) y susupti (suefio profundo). Turya o Turiya es
simplemente el estado atestiguante de Siva.

F\m’ql?ﬂ?f 0 F\PIIW Turiyatita o Turyatita: Quiere decir literalmente:
"Mas alla de Turlya o Turya". En Turlya o Turya, alin estas consciente de

los otros tres estados de conciencia (es decir, de los estados de vigilia,
sueno y suefio profundo), pero en Turlyatita o Turyatita, no los percibes
mas. Todo aparece como una Divina Masa de Conciencia y no se ve alli
ninguna diferencia.

T Tyaga: Lit. "Renunciacion o renuncia”. Es la sexta etapa en Karana
(una practica de Anavopaya), en la cual renuncias a todos tus esfuerzos
por alcanzar la meta espiritual. Al renunciar a eso, la etapa de Aksepa (la
final) aparece por si misma.

% Trika: Lit. "Triple". Es un nombre corto para Shaivismo no dual de
Cachemira, el sistema filoso6fico de la triada formada por: Nara (hombre),
Sakti (Poder Supremo) y Siva (Ser Supremo). O bien, esta triada podria
ser considerada como compuesta de Para (la Mas Alta Unidad), Parapara
(Unidad en la diferencia, una mezcla) y Apara (diferencia o dualidad, o
sea, la conciencia de unidad se ha perdido completamente).

25



10.

11.

Da

2 Darsana: Significa literalmente "ver, mirar, etc.". Sin embargo, se
usa generalmente en dos sentidos: 1. Audiencia, visita, reunién (p. €j.
"tener el dar§ana de un santo" es simplemente "visitarlo, ser capaz de
verlo personalmente"); 2. Sistema filos6fico, en el sentido de que es una
particular visiéon o punto de vista de la Realidad.

[ Dardhya: Firmeza o estabilidad mental durante la concentracion.
&% Dik: idem Dis.

fGa=Rl Dikecari: Es un grupo de $akti-s o poderes derivados de
Vames$vari. Como su nombre claramente lo indica, se relacionan con
"dik" o "direcciones". Puesto que el Bahiskarana (sentidos externos) esta
estrechamente conectado con las direcciones, este grupo de Sakti-s se
relaciona estrechamente con los sentidos de percepcion.

ﬁTﬂ'E&T Divyamudra: Lit. "Mudra divina". Un epiteto de la
Khecarimudra.

|EQ\I Dis: Direccion. Nota que éste es el pratipadika o forma cruda (es
decir, el substantivo en su forma no inflexionada) de "dik" (el substantivo
correctamente inflexionado o declinado).

dlefl Diksa: Hay dos significados para este término: (1) Iniciacién, o sea,
el acto a través del cual un discipulo es iniciado por su guru en los
misterios de la ciencia espiritual; y (2) el regalo de la divina sabiduria que
un guru le da a su amado discipulo.

©¢ Drdha: Firme o estable durante la concentracion.
G Drsti: Vision o punto de vista. En Trika, se recomienda "Sivadrsti" o

el punto de vista de Siva, en otras palabras, "considerar a todo como Siva
Mismo". Sivadrsti lleva directamente a Para o la Mas Alta Unidad.

2% Desa: Espacio.
aQII‘r‘H Desadhva: Este es un término técnico en Trika. Se refiere al lado

Vacya en Sadadhva, es decir, Kala, Tattva y Bhuvana. En suma, Desadhva
representa a Kala, Tattva y Bhuvana.

26



12. gIqR(Id Dvadasanta: Es la distancia y también el punto al final de 12

dedos. Es un punto de vacio a través del cual uno puede ingresar en la
Suprema Realidad. Hay varios Dvada$anta-s por cierto:
1. Bahyadvadasanta o Dvadasanta Externo: es la distancia asi como
también el punto al final de 12 dedos desde la punta de la nariz hacia el
espacio externo siguiendo el curso de la exhalacién. 2. Antaradvadaéanta
o Dvada$anta Interno: es la distancia, asi como también el punto al final
de 12 dedos desde el Bahyadvada$anta hacia el propio corazén (hrdaya)
(es decir, el punto en el cual termina la inhalaci6n). 3. Hay también un
Dvadasanta desde el Antaradvada$anta (ubicado en hrdaya o corazén)
hasta la garganta o kantha. 4. Hay otro Dvadasanta desde la garganta
hasta el espacio entre las cejas. 5. Y hay también un Dvadasanta llamado
Urdhvadvadaéanta desde este espacio entre las cejas hasta
Brahmarandhra.

Dha

YRUT Dharana: Tiene principalmente dos significados: 1.
Concentracion, en el sentido de unidireccionalidad durando so6lo un corto
periodo de tiempo; y 2. Las Semivocales "ya, ra, la, va", ya que "soportan
(dharanat) al universo (vi§va) al sostener (dharanena) la etapa (bhumi)
de 'conocedor o experimentador limitado' (pramatr)", segiun el sabio
Ksemaraja en su Sivasiitravimaréini. En otras palabras, estas cuatro
letras no solamente hacen del Siva Supremo un limitado conocedor o
experimentador, sino que también lo mantienen en esa condicion. Estas
letras se relacién con los Kancuka-s.

. &1 Dhyana: Meditacion, o sea, Dharana o concentracion pero ahora
durando un relativamente largo periodo de tiempo.

. AN Dhyanayoga: Aparte del obvio significado de "Yoga basado en
Dhyana o Meditacion", en Trika significa también la méas alta Dharana
perteneciente a Anavopaya. Mediante esta Dharana, te das cuenta de que
perceptor (pramata), percepcion y medios de percepcion (pramana) asi
como también el objeto percibido (prameya) son s6lo Paramasiva o el Ser
Supremo.

. & Dhyani: Meditador, o sea, alguien que practica meditacion.

¢/d Dhruva: Literalmente "Estrella Polar". En Trika representa la letra
"a" --Siva-- (técnicamente llamada Anuttara), en el sentido de que es tan
fija o estacionaria como la Estrella Polar. Siva, el Testigo, es

27



1.

2.

3.

completamente fijo pese a que Su Poder (Sakti) estd todo el tiempo
manifestando innumerables universos.

91T Dhvaniyoga: Aparte del obvio significado de "Yoga basado en
Dhvani o Sonido", en Trika quiere decir también una Dharana
perteneciente a Anavopaya. Practicas esta Dharana concentrando tu
atencion sobre el Anahatanada o el sonido no producido por golpe que
surge justo en el punto donde la inhalacion se sumerge y desde el cual la
exhalacion emerge. Este tipo de practica también se conoce como Varna.

Na

-dIdHT Navatma: Significa literalmente "consistente de 9 partes, formas
o naturalezas". En Trika indica las nueve formas de Mantra-s que
constituyen la naturaleza del Ser Supremo: (1) h, (2) r, (3) ks, (4) m, (5) 1
(no es "i" mayuscula sino la consonante "l" mintscula), (6) v, (7)y, (8) ny
(9) um. A su vez, desde un punto de vista puramente tattvico, Navatma
esta compuesto por los siguientes tattva-s segin el Netratantra (una
escritura): 1. Siva, 2. Sadasiva, 3. I§vara, 4. Suddhavidya o Sadvidya,
5. Maya, 6. Kala, 7. Niyati, 8. Purusa y 9. Prakrti. Sin embargo, segin
otros: 1. Siva, 2. Sakti, 3. Sadasiva, 4. Iévara, 5. Suddhavidya o Sadvidya,
6. Mahamaya, 7. Maya, 8. Purusay 9. Prakrti.

T8l Nadi: Un canal sutil en el cuerpo sutil (el cual se llama de tres
maneras: Suksmasarira, Puryastaka o LingaSarira). La energia vital o
Prana fluye a través de estos canales. Aunque hay numerosos canales
sutiles, tres de ellos son los mas importantes segiin el Yoga: Ida, Pingala y
Susumna.

dl¢ Nada: Significa literalmente "sonido", pero se lo entiende
generalmente como "sonido divino". No obstante, en Trika y Yoga, tiene
dos significados técnicos: a) El sonido no producido por golpe que
emerge desde la coronilla y se expande a través de la Susumna. Hay doce
etapas en la practica del Uccara del sagrado Om; a saber, 1. Ombligo, 2.
Corazon, 3. Boca, 4. Bindu, 5. Ardhacandra, 6. Nirodhini o Nirodhika,
7. Nada, 8. Nadanta, 9. Sakti, 10. Vyapini o Vyapika, 11. Samana y
12. Unmana. Como puedes ver, el Nada es la séptima etapa. En este caso,
Nada debe ser considerado como sinénimo de Anahatanada, el cual se
experimenta a lo largo de toda la Susumna, como dije previamente.
b) En Trika, significa también el "Sadasiva" tattva (el tercero dentro del
esquema de 36 tattva-s establecido por el Trika), en el sentido de que es
la primera etapa en la manifestacién del universo.

28



4.

10.

11.

12.

13.

qlafsg Nadabindu: El Nada (sonido divino) y Bindu (luz divina)
creativos. Desde un punto de vista tattvico, representa a los tattva-s
Sadasiva e I$vara respectivamente. A su vez, como el Sadadivatattva est4
predominantemente orientado hacia Siva y el Iévaratattva esti
predominantemente orientado hacia Sakti, a veces Nadabindu significa
Siva y Sakti, o la masa compacta de Conciencia que da nacimiento a todo.

ATl Nadanta: Significa literalmente "el fin del Nada". Es la octava
etapa en la practica del Uccara del Om’. Es una energia sutil més alla del
Nada que se experimenta en Brahmarandhra.

ﬁ'ﬂm Nigrahakrtya: El acto mediante el cual Siva se vela a Si
Mismo. También se le llama Vilaya (o Vilayakrtya) y Pidhana (o
Pidhanakrtya).

IESIGEA Nijananda: En Uccara (una practica de Anavopaya),
experimentas esta clase de Ananda o Bienaventuranza en la primera
etapa, en el momento en que descansas en el experimentador interno, o
sea, cuando te das cuenta de que eres el Ser interno residiendo en un
cuerpo fisico.

4T Nidra: Suefio, somnolencia, etc. Un sinénimo de Svapna.

fAUTeH Nibhalana: El acto de ver, la percepcion. También significa
"practica mental".

A oY Nimilanasamadhi: Es ese estado de Samadhi (plena
absorcién) en el cual te absorbes en tu propio Ser. Te das cuenta de que
eres El, pero ain no puedes percibir que "todo" es El también.

IBEL] Nimesa: Significa literalmente "cierre de ojos". Desde un punto
de vista filoso6fico, quiere decir involucion, reabsorcion del mundo en su
fuente original. Cuando Siva "cierra" Sus ojos (es decir, cuando lleva Su
atencion totalmente hacia Si Mismo en vez de hacia el universo), la
manifestacion entera se disuelve en El, éste es el sentido.

At Niyati: El quinto Kaficuka o Envoltura de Maya. Se relaciona con
la limitacion espacial. También da nacimiento a la limitacion de la
relacion de causa y efecto (ley del Karma).

fRIYR Niradhara: Sin ningGn tipo de soporte. Es sinénimo de
Niralamba.

29



14.7RM< Nirananda: En Uccara (una practica de Anavopaya),
experimentas esta clase de Ananda o Bienaventuranza en la segunda
etapa, cuando fijas tu atencién en Sunya o Vacio.

15. PRI Niralamba: Sin soporte. Un sinénimo de Niradhara.
Paramasiva o el Siva Supremo es el soporte de todo, pero es
esencialmente Niralamba o Niralambana.

16. "RIETTE Niralambana: fdem Niralamba y Niradhara.
17. PRI%T Nirasraya: Sin ningtin sostén o base.

18. FRIf¥®T Nirodhika: Significa literalmente "obstructora". Es la sexta
etapa en la practica del Uccara del Om. Es una energia sutil que se
experimenta en la parte superior de la frente como una linea recta.

19. PRI Nirodhini: f{dem Nirodhika. Significa también "obstructora"

20.fAafor Nirvana: Significa literalmente "extinguido". Desde un punto de
vista filosofico, quiere decir disolucion en Siinya o Vacio, y por altimo
Liberacion.

o1. fAfdweg Nirvikalpa: Desprovisto de todo tipo de pensamientos o
Vikalpa-s.

20w eaTHIfY Nirvikalpasamadhi: Samadhi o Perfecta Concentracion
en la cual todas las fluctuaciones mentales han sido completamente
detenidas.

23.1%@%{ Nirvrti: Un sinénimo de Ananda o Bienaventuranza

24. ﬁﬁg?—ﬂtlﬂmm Nirvyutthanasamadhi: Samadhi o Perfecta
Concentracion que continda aun cuando no estds formalmente

meditando, o sea, continda a lo largo de todo el dia de forma natural y
espontanea. Esto es realmente un elevado estado de conciencia.

25.f99% o f192 Nivesa o Nivesana: Es sencillamente un ingreso en
Paramasiva o la M4s Alta Realidad. Es también la cuarta etapa en Karana
(una practica de Anavopaya), en la cual te estableces plenamente en
Purusa (el alma interior).

26.f%hdl Niskala: Sin partes; sin ninguna division.

27. i?-R\_’Rﬁ' Nistaranga: Libre de "taranga" (ondulacién o conmocién).

30



Palabras que comienza con Labial

Pa Ba Bha Ma

Pa

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicién en el Glosario.

1. U9 d Paficakrtya: El quintuple acto del Sefior Siva. Consiste en srsti
(manifestacion), sthiti (sostenimiento de esa manifestacion), sarnhara
(reabsorcidén o retiro de esa manifestacion), tirodhana/pidhana/vilaya
-todos ellos son sin6nimos- (ocultacion de la propia naturaleza esencial)
y anugraha (otorgamiento de Gracia divina). En el Pratyabhijnahrdayam
(aforismo 11), estos cinco actos se llaman también respectivamente
abhasana (el acto de manifestar), rakti (el disfrute), vimarSana (el acto de
experimentarse uno mismo como el Ser), bijavasthapana (el acto de
plantar la semilla) y vilapana (la disolucién).

2. UZH-d Pancamantra: Lit. "Cinco mantra-s" o "el que se compone de
cinco mantra-s" (un epiteto de Siva). En otras palabras, los cinco
aspectos de Siva: I$ana, Tatpurusa, Sadyojata, Vamadeva y Aghora.

3. UJddd Paiicavaktra: Lit. "El de cinco rostros" (un epiteto de Siva).
fdem Paficamantra.

4. UIMGd  Paficasakti: Los cinco principales poderes de Siva:
Cit (Conciencia), Ananda (Bienaventuranza), Iccha (Voluntad), Jiiana
(Conocimiento) y Kriya (Accién). Se puede agregar también la palabra
"Sakti" o "poder" a esos cinco términos para producir cinco nuevos:
Cicchakti (t + § = cch al aplicar de forma sucesiva las Reglas gna y 4ta
[1ra subregla (a)] del Sandhi de Consonantes), Anandadakti, Icchadakti,
Jhanasakti y Kriyasakti, los cuales significan Poder de la Conciencia,
Poder de Bienaventuranza, Poder de Voluntad, Poder de Conocimiento y
Poder de accién, respectivamente.

5. Ufd Pati: Un epiteto del Sefior Siva. Sin embargo, es también el nombre
que se utiliza para designar a un ser iluminado.

6. Ufdc2 Patidasa: El estado de Pati, es decir, el estado de Siva.
Asimismo, es el estado de iluminaciéon alcanzado por un pati o ser
emancipado.




7.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

TR Para: Lo Mas Alto o Elevado, o sea, el més alto estado de conciencia
donde la unidad es total. Es una condiciéon méas elevada que las etapas
Parapara y Apara, por supuesto.

URUHTAT Parapramata: El mas alto o elevado experimentador, al cual se
lo conoce también como Siva, el Ser Supremo.

URATHT Paramatma: El Ser Supremo.
T3ATY Paramartha: La Realidad Suprema. La Meta Méas Alta o Elevada.

URH-¢ Parananda: Lit. "Suprema Bienaventuranza". Existe también un
estado en Anavopaya (Ver la tercera etapa del método Uccara en
Meditacion 4, en el cual uno experimenta una clase de bienaventuranza
denominada bienaventuranza superior. Ocurre cuando percibes a pranay
a apana en forma conjunta. En realidad, el proceso es mas complicado...
lee "Meditacion 4" entonces para entender el tema totalmente.

URTUY Parapara: El estado intermedio entre Para (lo Mas Alto o
Elevado) y Apara (lo mas bajo). Es unidad en la diversidad, es decir,
unidad en la diferencia simultaneamente.

TR Paramarsa: El acto de captar algo mentalmente. Significa
asimismo muchas otras cosas: contemplacion, conciencia de una letra,
etc.

U4l Paravak: Lit. "el Mas Alto o Elevado Habla". Es la etapa en la
cual vacya (objeto) y vacaka (palabra, es decir, la palabra que denota ese
objeto) permanecen absorbidos en el Ser Supremo. De hecho, ni siquiera
existen como vacya y vacaka. Por ejemplo: la palabra "arbol" y el "arbol"
real no existen como tales, sino que ambos son un dnico Ser. Otro
nombre de Paravak es Mahahrada y también Parasakti. Por supuesto,
existen también otras etapas: Pasyanti, Madhyama y Vaikhari, en donde
vacya y vacaka pasan por un proceso de volverse diferentes y separados
en forma gradual, de modo que el mundo fisico pueda llegar a
manifestarse. Para mas informacion, ver Trika: Seis Cursos.

RIS Parasakti: Lit. "el Mas Alto o Elevado Poder". Es el divino
Poder de Siva, el Ser Supremo. Este Poder Suyo est4 en completa unidad
con El asi como el resto de tu cuerpo esti en total unidad con tus brazos.
A través de Paradakti, Siva se hace consciente de Si Mismo en la forma de
"Yo soy". Y desde este punto en adelante, desencadena a través de Su
Paras$akti el proceso de la manifestacion universal. Otro nombre que se le
da a Parasakti es Sakti a secas, pero se le llama a Ella de muchas otras
maneras también, por supuesto: Purnahanta, Spanda, Paravak,
Mahahrada y asi sucesivamente.

32



Palabras que comienza con Semivocal

Ya Ra La Va

Ya

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicién en el Glosario.

1. JUq Yugapad: Simultineamente, al mismo tiempo.

2. N Yoga: Es tanto la unién con el Ser Supremo como la via que conduce
a esa union. Con "uni6én", se quiere decir "reconocimiento” de la propia
naturaleza divina y no algo que haya que adquirir. En otras palabras,
Yoga o union ya existe en uno mismo, pero de todos modos, en la mayor
parte de los casos, se falla en reconocerla.

3. 23hﬁ:ﬂYogini: El Poder Supremo Supremo del Absoluto (Siva). Este
término se utiliza también para mencionar a cualquiera de las Yogini-s
(Khecari, Gocari, Dikcarl y Bhiicari, etc.). A su vez, la palabra se usa a
menudo para nombrar a una mujer que ha alcanzado unién (Yoga) o
comunion con el Ser Supremo, o que esta en vias de hacerlo.

4. A=A Yogini-s: (Yoginyah es el plural de Yogini en correcto Sanscrito)
Los divinos poderes que emanan del Divino Ser. No obstante, este
término se utiliza también para designar a las cuatro Sakti-s o poderes
que emergen de Vames$vari, o sea, Khecari, Gocari, Dikcari y Bhiicarl.

5. grf Yogi: Un hombre que ha alcanzado union (Yoga) o comuni6n con el
Ser Divino, o que esta en vias de hacerlo.

6. M= Yogindra: Lit. "un jefe entre los yogi-s". Es un epiteto del gran
yogi que ha logrado el mas alto estado de conciencia.

7. AT Yoni: Tiene varios significados: 1. Vientre; 2. El grupo de
consonantes; 3. Mayasakti (no confundas esto con el Mayatattva, lo cual
es algo totalmente distinto); y 4. el grupo de poderes constituido por
Amba, Jyestha, Raudri y Vama.

8. A Yonivarga: Un epiteto tanto de Mayiyamala (Ilamado también
"Mayikamala") como de Maya.




Palabras que comienza con Sibilante y Sonora Aspirada

2

Sa Sa Sa Ha

Sa

*Los términos sanscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general,
su propia definicién en el Glosario.

=

Yfadd Sakti: El Poder Supremo de Siva. Ella hace que Siva (el Ser
Supremo) se vuelva consciente de Su propia existencia en la forma de
"Yo soy", y simultdneamente desencadena el proceso de manifestacion
universal. Tiene incontables nombres: Parasakti, Purnahanta, Citi,
Mahahrada, Paravak y asi sucesivamente.

Yfddas Sakticakra: Lit. "el grupo de poderes". Son el infinito nimero
de aspectos en los cuales aparece el Poder Supremo o Sakti. El sabio
Ksemaraja ha dado muchas otras interpretaciones de "Sakticakra" en su
comentario sobre las Spandakarika-s denominado Spandanirnaya
(Busca especialmente sus diversas interpretaciones del término
"Sakticakravibhavaprabhavam" que aparece en el primer aforismo).

Qe Saktitattva: El segundo tattva o categoria de la manifestacion
universal. En realidad, no es un tattva ya que no ha sido manifestado sino
que es el Poder Manifestador Mismo. Es lo mismo que Sakti, por
supuesto.

RICSEEED Saktipaficaka: idem Paficadakti.

RUCSEIG] Saktipata: Lit. "descenso de Poder". El acto de Gracia Divina
concedido por Siva a un individuo para que pueda darse cuenta de su
propia naturaleza esencial. Tiene que ver con el quinto acto (Ilamado
Anugraha) que es llevado a cabo por el Sefior Supremo. Anugraha junto
con los restantes cuatro actos (Srsti, Sthiti, Samhara y Vilaya
-denominado también Tirodhana o Pidhana-) forma el célebre
Pancakrtya.

Q"I'%TI'F[ Saktiman: Lit. "el que posee Sakti o Poder; poderoso”. Un
epiteto del Sefior Siva, el Supremo Ser.

34



7.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

Yfddfdd™ Saktivikasa: Despliegue de Sakti o poder. Es un estado
donde uno es consciente de su Ser interior a pesar de que sus sentidos
estan completamente funcionando y abiertos a los objetos externos.

kT gTa Saktisankoca: Contraccion de $akti o poder. Es un estado
donde los sentidos se retiran de sus correspondientes objetos externos y
la atencion de uno se enfoca en el Ser interior. Es la condicién opuesta a
Saktivikasa.

Tl Sabda: Lit. "palabra, sonido". Idem Sabdatanmatra.

oG dHH Sabdatanmatra: Es uno de los cinco Tanmatra-s o elementos
sutiles. Es el "sonido patron" mediante el cual uno percibe los distintos
sonidos. Los otros cuatro Tanmatra-s son: Spar$a, Rupa, Rasa y Gandha.

YeGse Sabdabrahma: La forma mas pristina de sonido. El sonido del
Absoluto. Una condicién en la cual palabra y pensamiento son una y la
misma cosa.

eI Sabdarasi: Lit. "multitud de sonidos” o también "todas las
palabras que existen". Por el otro lado, es el término técnico para
designar también a todo el grupo de letras desde la "a" hasta la "ksa".
El tradicional alfabeto sanscrito termina con "ha". Sin embargo, a veces el
conjunto "ksa" (ka + sa) se agrega a la lista pese a que no es una Gnica
letra sino la combinacion de dos.

Qe Sakta: Lit. "relacionado con Sakti o Poder". Cualquier cosa que
tenga que ver con Sakti o Poder. Es también el nombre de un seguidor de

la divina Sakti, al igual que "$aiva" es el de un seguidor del Sefior Siva.

YdoU Saktajapa: Continua remembranza del Ser en la forma de
conciencia del Yo o Sakti (Poder).

QTN Saktayoga: Idem Saktopaya.

35



	meditación en el shaivismo no dual de cachemira
	a6834c63f765b0658b5b45f7bc8511f7c443e2731614017a4fc234da9a78b7bd.pdf
	f291e7ceb681689a9cd249f06787c5e662e3bbac327eccfb868544c390a8e7ed.pdf

