
-cuadernillo introductorio-
nicole satī 

meditación en el shaivismo 
no dual de cachemira 

www.conocimientodeser.com



1 

ÍNDICE 

 
Primera sección: Introducción a la Filosofía Trika 

• Presentación………………………………………………………………………………….3 

• Breve introducción a la Filosofía Trika……………………..………………….…..4 

• El olvido de nuestra Naturaleza Esencial…………………………….……………5 

• Conceptos básicos del Trika………………………………………………….…………6 

• Paramaśiva/Parabhairava……………………………………………….…….7 

• Śiva y Śakti……………………………………..……………………………………8 

 

Segunda sección: Introducción a la Meditación 

• Introducción a la Meditación………………………………………………………….11 

• Primeros pasos……………………………………………………………………………..12 

• Las limitaciones…………………………………………………………………………….13 

• Āṇavamala ……………………………………………………………………......13 

• Māyīyamala………………………………………………………………………..15 

• Kārmamala…………………………………………………………………………15 

• Los dos aspectos del Āṇavamala …………………………………………………….16 

• Como erradicar el Āṇavamala ………………………………………………………..18 

• Las tres fuentes de Gracia o Śaktipāta……………………………………………..20 

 

Tercera sección: Escuela Spanda 

• Las cuatro escuelas del Trika………………………………………………….……...22 

• Meditación en la escuela Spanda                                                            

(Anupāya, Śāmbhavopāya, Śāktopāya y Āṇavopāya)…………………....24 

• Profundizando en los Upāya-s o medios…………….………………….29 

• Śāmbhavopāya …………………………………………………………………..30 

• Śāktopāya…………………………………………………………………………..38 

▪ Llevar la atención al Aham o Yo Soy……………………………39 

▪ Comprender a la mente……………………………………………..42 

▪ Generación de Śuddhavikalpa-s o pensamientos 

puros………………………………………………………………………..44 

• Āṇavopāya……………………………………………………………………….….47 

▪ Recitación del Mantra………………………………………………..49 

▪ Prāṇāyāma-s o ejercicios respiratorios……………..………….51 

▪ Rituales y Adoración………………………………………………….52 

• Recorrido del discípulo por la escuela Spanda………………………………….55 

 



 

2 

 

Cuarta sección: Escuela Krama 

• Meditación en la escuela Krama………………………………………………….…58 

 

 

Quinta sección: Escuela Pratyabhijñā 

• Meditación en la escuela Pratyabhijñā……………………………………………60 

 

Sexta sección: Escuela Kula 

• Meditación en la escuela Kula………………………………………………….…...62 

• Profundización en la escuela Kula y Pratyabhijñā……………….……….….64 

 

Séptima sección: Inherencias en la Meditación 

• Ātmavyāpti y Śivavyāpti…………………………………………..………….……..…66 

 

Octava sección: Final del documento 

• Diagramas finales de las cuatro escuelas del Trika……………………...…...69 

• Diagrama final de los estados de conciencia…………………………………….70 

• Conclusión…………………………………………………………………………...….…..71 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 

MEDITACIÓN 

En el Shaivismo No Dual de Cachemira 

 

El presente documento constituye un resumen preliminar para aquellos que 

recién se inician en la meditación dentro del Shaivismo Trika. No representa en 

absoluto una condensación de todo el conocimiento acerca de la meditación 

dentro de este sistema, sino que es una pequeña aproximación donde se 

establecerán las bases esenciales a fines de introducir a los principios básicos de 

esta filosofía.  

 

Nicole Satī 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4 

BREVE INTRODUCCIÓN A LA FILOSOFÍA TRIKA 

 

El Shaivismo No dual de Cachemira, también conocido como Trika, es un sistema 

filosófico que nació en Cachemira, una provincia del norte de India, en el siglo IX 

d. C.  

Como el verdadero significado contenido en los Tantra-s -unos antiguos libros 

espirituales- estaba siendo distorsionado, el Ser Supremo Mismo, el cual es 

llamado Śiva en este sistema filosófico, abrió la mente de Vasugupta, un sabio que 

vivía en Cachemira en aquella época, y le dijo en sueños que buscara unos 

aforismos que se encontraban grabados en una roca. Puesto que Śiva -el Ser 

Supremo de todos nosotros- no quería que se interrumpiese esta Sagrada 

Tradición, le dijo en sueños a Vasugupta que la Secreta Enseñanza Esotérica se 

hallaba bajo una gran piedra en la montaña Mahādeva.  

La Secreta Tradición estaba compuesta por todos los verdaderos Maestros que 

habían enseñado el verdadero significado Tántrico. Y ahora, debido a la creciente 

distorsión que ocurría con los significados contenidos en estos sagrados libros, 

los Tantra-s, Śiva Mismo tuvo que intervenir. Vasugupta despertó, recordó el 

sueño y se dirigió al lugar donde se suponía que se encontraba la gran piedra. La 

halló, y después de darla vuelta con un mero toque de la mano, vio su sueño 

confirmado: 

Vasugupta obtuvo un juego de setenta y siete aforismos que fueron llamados "Los 

Aforismos de Śiva, los Śivasūtra-s". Los Śivasūtra-s constituyen una escritura 

fundamental en la literatura del Trika. Vasugupta enseñó estos sagrados 

aforismos a sus discípulos, los cuales eran aptos para recibir Gracia Divina. A su 

vez, estos discípulos los enseñaron a sus propios discípulos y así sucesivamente... 

De esta manera, surgió una inmensa literatura que sigue vigente hasta el día de 

hoy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 

EL OLVIDO DE NUESTRA NATURALEZA ESENCIAL 

 

Este mundo está mayormente influenciado por el punto de vista dualista. En otras 

palabras, las criaturas vivientes se consideran separadas y diferentes de Dios. De 

este modo, atraviesan por tremendo e innecesario sufrimiento.  

De acuerdo con el Sistema Trika (Shaivismo No dual de Cachemira), nada puede 

ser distinto o estar separado de Dios, porque Él es todo y toda la Creación es Él. 

Esto no es panteísmo, pues el Trika dice que Dios es todos nosotros y todos 

nosotros somos Dios, no una parte de Él. Él vive como un "Todo" en cada parte 

de Su Creación.  

Esta idea puede ser polémica, tal como lo son sin duda todas las ideas nuevas. Es 

polémica porque sacude la egocéntrica estructura del hombre y produce una 

profunda revolución en él. Antes de descartar las nuevas ideas, el hombre debería 

estudiarlas con cuidado. Por consiguiente, todas estas nuevas ideas -por decirlo 

de algún modo, ya que el Trika tiene más de 1,000 años de antigüedad- postuladas 

por el Shaivismo No dual de Cachemira, deberían ser primeramente analizadas y 

luego aceptadas o descartadas. Éste sería un comportamiento sabio. 

Pese a la antedicha unidad, el hombre de algún modo ha olvidado esta verdad, ha 

olvidado su Divina Naturaleza y caído en la ignorancia acerca de sí mismo y del 

universo que lo rodea. La gente está atravesando por tremendo e innecesario 

sufrimiento debido a esta ignorancia. Es en este sentido que el Shaivismo No dual 

de Cachemira es un camino de salvación para la humanidad.  

Por supuesto, no es el único. Puesto que el tiempo de vida es corto y los sistemas 

filosóficos son gigantescos, se recomienda elegir uno. El Trika (el sistema triple -

un nombre corto para Shaivismo No dual de Cachemira-) es un sistema filosófico 

revolucionario. Este y muchos otros sistemas explican el proceso de olvido de 

nuestra Naturaleza Esencial de diferentes maneras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 

CONCEPTOS BÁSICOS DEL TRIKA 

 

La palabra "Trika" significa “triple”. Una interpretación postula que el Shaivismo 

No dual de Cachemira es llamado Trika o “Sistema Triple” porque analiza la 

naturaleza de Śiva, Śakti y nara:  

1) Śiva es Dios.  

2) Śakti es la ‘Conciencia de Yo’ de Dios.  

3) nara es el individuo (el ser humano).  

 

El Trika, enseña que Śiva, Śakti y nara no son diferentes entre sí. En suma, el ser 

humano y Dios son uno y lo mismo. De hecho, sólo el Supremo Ser, conocido 

como Śiva en este sistema filosófico, es el Ser del universo entero. No hay 

diferencia entre Śiva (Dios) y Su Śakti (‘la conciencia de Yo’ de Dios). Dios Es y 

sabe que Es. No hay ninguna diferencia en lo más mínimo.  

Por otro lado, Śiva es un nombre para el aspecto estático de Dios, mientras que 

Śakti es un nombre para el aspecto dinámico de Dios. Entonces, Śiva-Śakti es la 

Libertad Misma. 

Sin embargo, el ser humano experimenta esclavitud a causa de "mala" 

(impureza o condición limitante). No obstante, este “mala” no es algo que existe 

por fuera del ser humano mismo. Dios se vuelve "un individuo" (por así decirlo) 

a través de “mala” (impureza o condición limitante). En otras palabras, “mala” 

surge de Dios.  

Por otro lado, Śiva o Dios no es inactivo. Él tiene Śakti o Conciencia de Yo. En 

suma, Él tiene Voluntad, la cual da nacimiento a Conocimiento y Actividad. 

Cuando un ser humano se da cuenta de su inherente unidad con Śiva y Śakti, 

"mala" o condición limitante cesa de existir completamente. Este Darse Cuenta 

pone fin a su aparente esclavitud. 

Puesto que un ser humano es esencialmente Dios, manifiesta todo el universo a 

su alrededor. Pese a que el No dualismo entre Dios y el ser humano es 

predominante en este sistema filosófico, todos los otros puntos de vista (dualista 

y dualista/no dualista) son explicados e incluidos también. 

Para el Trika, el universo es el juguetón despliegue del Poder de Dios, en otras 

palabras, el universo nace de la Dicha, por esto mismo un ser humano 

experimenta infelicidad cuando se olvida de su naturaleza esencial. Cuando él 

recuerda su naturaleza espiritual y se da cuenta de su inherente unidad con Dios, 

la infelicidad se convierte en Felicidad. Entonces, mala o impureza no es más que 

la ignorancia acerca de nuestra propia Naturaleza Esencial. 

El Trika también enseña que la mente humana es Śakti Misma después de haber 

atravesado por un proceso de sucesivas contracciones, por ello, la mente 

experimenta completa Felicidad solamente cuando se funde en el Ser.  



 

7 

A su vez, Dios no es en absoluto un vacío, sino, un Ser lleno de Conciencia de Yo. 

Él puede parecer un "vacío" porque no contiene, en Su recóndita naturaleza, 

ningún objeto. Habiendo dicho esto, el ser humano debe comprender que su 

propia mente es la Mente Divina tras haber atravesado por un proceso de 

sucesivas contracciones. Consecuentemente, en este sistema lo que se estimula es 

la comprensión de la propia mente y no su eliminación.    

 

Existen tres formas de enseñar Trika: 

● NO DUALISTA 

● DUALISTA / NO DUALISTA 

● DUALISTA 

 

- Cuando el Trika es enseñado en una manera no dualista, Dios y el hombre son 

uno y lo mismo. No hay ninguna diferencia entre ambos en absoluto.  

- Cuando es enseñado en una manera dualista/no dualista, Dios y el hombre son 

diferentes, pero comparten una unidad subyacente.  

- Y finalmente, cuando es enseñado de una manera dualista, Dios y el hombre 

son diferentes y están separados entre sí. No hay unidad entre ellos. 

Aunque la forma de enseñar Trika está mayormente orientada de forma no 

dualista, los tres modos de enseñar se entremezclarán inevitablemente a fines de 

poder estudiar y desglosar mejor los conceptos de esta filosofía.  

 

 

PARAMAŚIVA/PARABHAIRAVA 

 

Definir a Paramaśiva o Parabhairava, la Realidad Última, es imposible por medio 

de las palabras, ya que se encuentra más allá de toda descripción. Paramaśiva es 

la Realidad desprovista de pronunciación. En suma, no puede ser descripta 

mediante palabras. Parabhairava es Todo y simultáneamente, está más allá de 

Todo. En esta Realidad Última no existe Sujeto ni objeto. 

Desde este Eterno Paramaśiva todo ha surgido, pero el proceso de manifestación 

no es al azar: el Trika expone una precisa secuencia de creación en la que se divide 

todo el proceso de Manifestación en 36 tattva-s o categorías. (Puedes verlo en 

cuadro de tattva-s). 

Entonces, podemos decir que Paramaśiva no es un Sujeto o un objeto, sino, la 

Realidad de Todo y Más allá de Todo. Se encuentra dentro y fuera de todo. 

Paramaśiva es la Realidad fundacional sobre la cual todo ha llegado a existir.  

 



 

8 

ŚIVA Y ŚAKTI 

 

De acuerdo con el Trika, el Absoluto -otro nombre para Dios o Paramaśiva- tiene 

dos aspectos: Estático y Dinámico.  

El aspecto Estático de Dios es llamado Śiva, y el aspecto Dinámico, Śakti. Pero 

¿qué significan Śiva y Śakti? La palabra "Śiva" quiere decir "Auspicioso" y Śakti 

quiere decir "Poder". Por supuesto, hay otros significados. De hecho, hay dos 

términos que son mucho más exactos para explicar la naturaleza de estos dos 

aspectos. Estos son: Prakāśa y Vimarśa. 

- Prakāśa o Śiva quiere decir "luz, brillantez, esplendor, claridad" y también 

"visible, claramente manifiesto, etc.". Como podrán ver, esta palabra indica la 

verdadera naturaleza del aspecto Estático de Dios. Śiva o Prakāśa es Luz 

Reveladora, Suprema claridad, es la estática Luz de la Conciencia que alumbra 

todos los objetos conocibles dentro de ella.  

Śiva es la Luz que ilumina todo ‘por dentro’ y ‘por fuera’: Aparece ‘fuera’ como la 

luz de todo lo que posee cualidad luminosa, y “dentro” como la luz de la mente, 

mediante la cual uno puede escuchar sus propios pensamientos y percibir con 

claridad las imágenes que se proyectan en la pantalla de la Conciencia. Por eso, 

Śiva o Prakāśa es un estático Testigo de todas nuestras actividades físicas y 

mentales. De hecho, Él es nosotros mismos. Es nuestro propio Ser interior 

(Ātmā), el Yo Real detrás de cada pensamiento.  

Por ejemplo, este Testigo (tú mismo/a) está ahora observando todos los objetos 

a su alrededor. Pero, para ser capaz de "observar los objetos", estos objetos tienen 

que ser previamente "iluminados" por su Luz (Prakāśa). Bien, este Testigo -tu 

verdadera naturaleza o "Yo"- ilumina y percibe todos los objetos alrededor en este 

preciso momento. 

No obstante, no basta con iluminar y observar. Con la palabra "observar", no me 

estoy refiriendo solamente a "mirar", sino también a "oír, tocar, oler, etc.". Por 

ejemplo, cuando oyes pensamientos en tu mente, no estás utilizando el oído 

físico, estás utilizando el oído "interno". Este oído interno es suministrado por el 

Supremo Testigo (Prakāśa o Śiva). De hecho, este Prakāśa provee todos los 

sentidos, externos e internos. Pero no es suficiente con iluminar, debes llegar a 

"ser consciente" de lo que miras, oyes, tocas, etc., y aquí entra el rol de Vimarśa. 

- Vimarśa o Śakti quiere decir "examen, reflexión, deliberación" y también 

"discernimiento, reconocimiento, etc.". Como podrán ver, Vimarśa suministra al 

Testigo (Prakāśa o Śiva) la cualidad de "volverse autoconsciente". Vimarśa es el 

poder examinador perteneciente a Prakāśa o Śiva. Es el aspecto que examina y 

que nos hace ser conscientes de nosotros mismos y de todo a nuestro alrededor. 

Este poder examinador es la primera "actividad" o "dinamismo" dentro de la 

Conciencia. Podemos decir que Vimarśa hace al Testigo estático (Tú Mismo) 

consciente de Sí Mismo y de toda su manifestación. El luminoso y estático Testigo 

(Śiva, ¡Tú!) "Es" y "Sabe" que Es. Tú ERES y SABES que eres.  



 

9 

Estás consciente de tu propia existencia todo el tiempo porque eres el Supremo 

Ser, Existente y Autoconsciente.  

El Trika establece esta absoluta identidad con Dios. Este sistema no dice que el 

ser humano es “una parte” de Dios compartiendo algunas de Sus cualidades. ¡No! 

el Trika dice que Tú eres Dios, y que todos son Dios por siempre. Si no captas este 

punto hasta un cierto grado, no comprenderás nada acerca del Trika. 

Una nueva pero realmente "antigua" idea tal como que "todos somos Dios" 

produce una tremenda revolución dentro (y fuera también). Toda esta revolución 

es necesaria para cambiar nuestras mentes. Nuestras mentes son en general muy 

"estáticas", y raramente piensan por sí mismas. Muchos pensamientos que 

tenemos han sido pedidos prestado. Por ejemplo: "no hay Dios, está muerto". Si 

pensamos así, ¿hemos realmente pensado en ello? Otro ejemplo: "cuando la 

muerte llega, todo se termina". Ya sea esto cierto o no, ¿hemos realmente pensado 

en esta idea? Y la respuesta por lo general es "no". Quizás nuestras mentes hayan 

pensado en esto, pero no nosotros. Al ser humano se le tiene que enseñar a 

razonar adecuadamente. Sin embargo, el primer obstáculo que el individuo debe 

enfrentar es la imaginación de que piensa por sí mismo. Creemos que tenemos 

una mente muy flexible, pero cuando nos topamos con una nueva idea, nos damos 

cuenta cuán rígida es.  

Más allá de las declaraciones del Trika respecto a nuestra existencia, ya sea que 

estas enseñanzas tengan razón o no, hay una declaración que permanece: No 

somos lo que pensamos que somos.  

Todos los sistemas filosóficos de las distintas tradiciones de sabiduría están de 

acuerdo en esta enseñanza. No hay ninguna discrepancia. Después, cada sistema 

explicará la verdadera naturaleza del ser humano de diferentes maneras, y ahí las 

discrepancias surgen. Pero, todos los sistemas espirituales están completamente 

de acuerdo en esta Verdad: "no somos lo que pensamos que somos".  

Esta idea de ‘identidad con Dios’ postulada por el Shaivismo Trika es elevadora, 

porque por medio de ella llegas a darte cuenta de que "tú" no existes como "tú", 

sino como "Él". De este modo, incluso le entregas a Dios tu sentido de identidad 

separada como "tú". Ésta es la Suprema Entrega.  

Algunas personas usualmente comprenden mal esta idea de ‘unidad con Dios’. 

Ellas piensan que esta identidad no es "humilde", sino que es vana y jactanciosa. 

Por el contrario, cuando uno llega a poder entregar incluso su pequeña 

individualidad limitada al Ser Supremo, nada puede ser tan humilde como eso.  

Esta clase de entrega marca el fin de la individualidad y produce un verdadero 

sentimiento de amor y de hermandad, porque, no sólo "uno" es Dios, sino que 

todo y todos lo son. Uno no siente: "Oh, yo soy Dios y los otros no, ellos son gente 

limitada". ¡No! Uno se da cuenta de que Todos son Dios, por ende, Todos son Yo 

Mismo. Un sentimiento de Amor y de Paz surgen en ti. Cuando una persona llega 

a Darse Cuenta de Su Propio Ser, ha alcanzado la Meta de la Vida.  



 

10 

Entonces, si alguien se pregunta ¿cuál es la Meta Final en el Shaivismo 

Trika? La respuesta es: La Unidad con Todo. Esa es la Meta. 

 

Ahora, puede que alguien no esté de acuerdo con el Trika, sin embargo, esa 

persona no puede negar que "Es y Sabe que Es". Por lo tanto, Prakāśa y 

Vimarśa son principios universales y no pueden ser negados. Puede 

que se los denomine de diferentes maneras dentro de distintos sistemas 

filosóficos, pero permanecen siempre como lo mismo.  

Lo importante es que Tú eres un Testigo de todo, pero no eres como un “tronco 

inerte”, sino que eres consciente de todo lo que atestiguas. Eres esencialmente 

Prakāśa, pero puesto que tienes Vimarśa -Poder examinador-, te vuelves 

consciente de todo a tu alrededor.  

Entonces, estos dos aspectos: estático y dinámico, constituyen Tu Propia 

Naturaleza Esencial, y nadie puede quitártelos, porque son Tú Mismo.  

Además, Prakāśa (el Testigo, Tú Mismo) no tiene esencialmente ninguna forma. 

Él es sin forma. Por ejemplo: imagina que ahora mismo estás caminando por la 

calle. Podrás visualizar tu cuerpo físico caminando, pero no a Ti mismo (el 

Testigo). Hay una clase de cámara filmando todo el tiempo, pero no puedes 

visualizar al camarógrafo detrás, porque Él eres tú. Él es tú y no tiene forma, es 

decir, es sin forma. Intenta darle alguna forma particular a Él, y descubrirás que 

es imposible. No es posible debido a que Él no tiene forma esencialmente. A pesar 

de ello, a través del trabajo de Vimarśa, Él parece tener una. Por ejemplo, mucha 

gente cree que son su cuerpo físico, ellos piensan que son Juan, Gabriel, Maria, 

Martín, etc., -cómo se llamen-. La falsa identificación con el conglomerado 

cuerpo-mente produce tanto sufrimiento… Pero, cuando uno se da cuenta de su 

identidad con Paramaśiva, este “Darse Cuenta” produce Paz. 

Podrán ver que el tridente de Śiva, Śakti y nara también se manifiesta en la 

palabra hablada. Por ejemplo, si digo: “Yo soy Satī” 

- “Yo” es Śiva o Prakāśa (Testigo -aspecto estático-) 

- “soy” es Śakti o Vimarśa (Conciencia de Yo -aspecto dinámico-) 

- “Satī” es nara (individuo limitado -el ego-)  

 

Como pueden ver en el cuadro de tattva-s, Śiva es la categoría 1, Śakti la 

categoría 2, y el ego la categoría 15. El ego no es nuestra Naturaleza Esencial, 

sino una identidad artificial manufacturada por el Verdadero "Yo" -Śiva-Śakti-.  

Śiva y Śakti son los dos primeros tattva-s o categorías de la manifestación 

universal y permanecen siempre como el soporte de toda la manifestación.                    

“YO SOY” (Śiva-Śakti) es tu Verdadera Naturaleza, no lo olvides.  

 

 



 

11 

INTRODUCCIÓN A LA MEDITACIÓN 

 

La meditación es el Estado Natural de la Conciencia, es lo que somos cuando no 

estamos pensando en ser algo distinto aparte de nuestra ya revelada Naturaleza 

Esencial.  

Podemos decir que la Meditación en mayúscula es el punto de partida de nuestra 

condición actual, siempre presente y siempre realizada. La Meditación es el 

Estado Natural del Ser, sin nombre, sin forma, y sin pensamientos. Lo que Es, ya 

está realizado y es Meditación. Estas son las bases. 

Como por medio del sentido de contracción (el Āṇavamala) nos hemos creído ser 

un individuo limitado, distinto y separado de la Realidad, pensamos que el cuerpo 

es el que medita y que la meditación es una actividad realizada por el cuerpo. 

Entonces, desde la percepción de ser un individuo limitado, movemos el cuerpo 

de un lugar a otro realizando diferentes posturas, repitiendo distintos Mantra-s o 

utilizando diferentes técnicas.  

En esencia, la meta de todo Camino Espiritual Real busca remover la raíz de la 

ignorancia espiritual -llamada Āṇavamala o “impureza primordial” en el sistema 

Trika- para Darnos Cuenta de una vez y para siempre de nuestra propia 

Naturaleza Esencial: una Masa Compacta de Conciencia que lo ocupa todo y es 

todas las cosas.  

El Ser de Todo, llamado “Parabhairava” en esta filosofía, es trascendente e 

inmanente en toda la manifestación. Por esto mismo, podemos decir a modo de 

analogía, que nuestra Naturaleza Esencial es en sí misma “Meditación”, más allá 

de todos los movimientos, actividades y circunstancias de nuestro limitado 

cuerpo.  

Con todo, como muchas personas no pueden captar el significado de estas 

palabras de buenas a primeras, este sistema filosófico ha desglosado una serie de 

métodos para poder incrementar nuestro nivel de comprensión, y así, volvernos 

“aptos” para experimentar este ‘Darse Cuenta’ o Realización del Ser.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

PRIMEROS PASOS 

Antes de aprender a meditar, tenemos que comprender por qué meditamos. 

¿Cuál es el motivo por el cual las personas buscan aquietar sus mentes y entrar 

en espacios profundos de silencio? Esta pregunta puede tener muchas respuestas, 

sin embargo, el Trika postula que el motivo por el cual deseamos profundamente 

erradicar nuestros pensamientos proviene del deseo de experimentar una 

aprehensión directa de nuestra verdadera naturaleza esencial.  

Esta Naturaleza Esencial se encuentra oculta o velada por los pensamientos. A 

este acto de ocultamiento de nuestra naturaleza esencial se le llama: tirodhāna. 

Ademas de tirodhāna u ocultamiento, hay otros cuatro actos que realiza el Ser 

Supremo: 

- Manifestación (sṛṣṭi) 

- Sostenimiento (sthiti)  

- Retiro (saṁhāra)  

- Gracia Divina (anugraha) 

Los tres primeros actos se relacionan con el universo -es decir, manifestación, 

sostenimiento y retiro del universo-. Los últimos dos actos de tirodhāna y 

anugraha producen ignorancia y revelación del Ser en un individuo. Aunque el 

individuo es el Ser Supremo Mismo, ignora esto debido a Su acto llamado 

“tirodhāna”. Luego, a través de anugraha o Gracia divina, reconoce tanto su 

naturaleza esencial como su inherente unidad con el Ser Supremo. Cuando esto 

sucede, se vuelve un alma emancipada. Śiva realiza este quíntuple acto mediante 

Su propio Poder denominado Svātantrya o Libertad Absoluta. Svātantrya es un 

epíteto de Śakti, el Poder Más Elevado, y puede ser definido técnicamente como 

"la capacidad de conocer y hacer todo". Para llevar a cabo este acto de tirodhāna, 

el Señor Supremo mismo tuvo que manifestar, a través de Su Poder, una serie de 

nociones mentales para sentirse contraído. Dentro de la Conciencia hay 

pensamientos que son percibidos, y existen otros de una naturaleza mucho más 

sutil que no pueden ser concebidos mentalmente ni pronunciados por medio del 

habla. Como resultado, estos pensamientos o ideas “raíces” manifestados por Su 

Poder resultaron ser tan poderosos que inocularon en Śiva la noción de ser un 

individuo limitado.  

Claramente, esta transformación de Śiva en un individuo limitado no es Real en 

el verdadero sentido de la palabra, es decir, la Más Alta Realidad no cambia nunca 

en lo absoluto. Es sólo por su “naturaleza juguetona” que el Ser Supremo mismo 

por medio de Su Poder ha manifestado estas inefables ideas dentro de sí mismo 

para producir esta divina comedia llamada: “Śiva en esclavitud”. Tal es así que 

estas profundas nociones se encuentran produciendo esclavitud y la consecuente 

ignorancia acerca de quienes somos realmente.  

En Trika, a estas profundas nociones que inoculan la sensación de esclavitud, se 

las conoce con el nombre de “limitaciones”. Por lo que, antes de aprender los 

diferentes medios o métodos de meditación en el Trika, tenemos que estudiar 

brevemente cuáles son las limitaciones dentro de este sistema.    



 

13 

LAS LIMITACIONES 

 

1) El Āṇavamala 

La palabra "mala" significa "impureza" y "āṇava" quiere decir "relativo al aṇu o 

individuo limitado". En otras palabras, Āṇavamala es "la impureza primordial del 

individuo limitado".  

El Āṇavamala o “ignorancia primordial” es una tremenda contracción del Poder 

de Voluntad de Śiva. Aun cuando esta limitación está localizada en una etapa más 

allá del habla, si pudiésemos poner en palabras la noción mental inoculada por el 

Āṇavamala, sería algo como esto: “NO SOY PLENO”.  

Entonces, esencialmente, el Āṇavamala es: Falta de Plenitud. Es el sentimiento 

de estar incompleto. Debido a esta limitación, te sientes incompleto en todos los 

sentidos. A causa de esta ignorancia creas abhilāṣa: el deseo de completitud.  

Como sientes que no eres pleno o completo, deseas volverte pleno/completo. Por 

ejemplo, si deseas algo en particular, es porque sientes que no lo tienes. Esta 

sensación constante de que “nos falta algo” es causada por la impureza primordial 

llamada Āṇavamala. Esta noción de: “no soy perfecto y pleno aquí y ahora” o “lo 

que es no es perfecto y pleno aquí y ahora”, es el primer paso hacia una existencia 

limitada. Es debido a esta pesada contracción que vivimos buscando la felicidad 

en cosas externas y proyectándola en el futuro. Esta noción es lo bastante fuerte 

como para velar nuestra naturaleza esencial, que es Śiva Mismo. 

Entonces, para concluir: el Āṇavamala o ignorancia primordial en Trika es la 

causa o limitación primordial por la cual te autopercibes como un ser limitado, 

cuando eres Lo Ilimitado. Con todo, el Trika no establece que "algo que viene de 

afuera veló Tu Naturaleza Esencial”. No. Es Śiva Mismo (¡Tú!) el que produjo la 

antedicha contracción. Hiciste esto para empezar tu "aparente" transformación 

en el ser condicionado que crees que eres.  

Como se ha mencionado en el apartado anterior, el punto de vista del Trika no es 

algo como esto: “El Āṇavamala (el villano) veló la naturaleza de Śiva y lo 

convirtió en un ser limitado”. ¡No, en absoluto! Śiva es Uno sin segundo, por 

ende, no hay nadie “más” velándolo o corriendo el velo. Esto es solo una mera 

apariencia... Śiva es el Supremo Actor, y por consiguiente, Él interpreta todos los 

papeles aquí, porque no hay nadie más para hacerlo. Para jugar un rol necesita 

olvidar un poco Su Suprema Naturaleza. Por esta razón asume diversas 

contracciones, y el Āṇavamala es la primera y más importante de todas ellas. Si 

no comprendes esta sencilla enseñanza y continúas pensando que "algo diferente 

de Ti mismo” está velando tu Verdadera Naturaleza, no serás capaz de captar el 

corazón del Trika. 

En suma, pese a que Śiva atraviesa "aparentemente" por distintos cambios, no 

sufre ningún cambio en lo más mínimo. La Realidad Absoluta nunca cambia.  

 



 

14 

Veámoslo en un ejemplo: 

Imagina que tienes unos maravillosos anteojos con lentes multicolores. Tanto tú 

(el perceptor) como el mundo que percibes permanecen igual. No obstante, 

cuando miras al mundo a través de estos lentes, luce multicolor. De igual modo, 

Śiva (Tú) y Su Śakti (la Conciencia del Yo) permanecen los mismos, pero cuando 

Śiva usa estos anteojos (el Āṇavamala y el resto de las limitaciones), Śakti -Tú 

sentido de Yo y el mundo a tu alrededor- luce un tanto diferente. Parece estar 

separado de Śiva, parece ser algo distinto de Śiva. Y el mismo Śiva aparentemente 

olvida que todas estas mutaciones son el resultado de utilizar esos anteojos que 

Su Propio Poder manifestó (si usas anteojos, sabes bien que a veces olvidas que 

los llevas puestos. Es algo maravilloso en verdad). 

Y un buen día, Śiva con anteojos se da cuenta de que el multicolorido universo 

brota como resultado de los anteojos que estuvo usando para ver a Su propia 

manifestación. Cuando se libra de estos anteojos, entonces puede percibir Su 

Śakti tal cual y como es. En otras palabras, tanto Su "aparente" caída en la 

ignorancia como Su subsecuente Liberación, no son nada más que una Divina 

Actuación.  

Si no puedes tener esta visión, nunca entenderás el punto de vista del Trika. Verás 

todo como una lucha contra la "ignorancia", y no como un juego o Divino 

Despliegue. Es cierto que cuando uno medita, canta, ora, etc., a veces siente que 

está luchando contra algo diferente de uno mismo. Pero, según el Trika, ésta es 

una mera apariencia. No estás luchando contra otro. Estás combatiendo contra 

tu propia tendencia a limitarte a ti mismo.  

Por lo tanto, tu aparente sendero espiritual debería ser liviano y lleno de 

entendimiento correcto. Deberías ver tu propio desarrollo espiritual como una 

divina actuación, y no como algo doloroso y triste. No hay nadie más que Tú en 

este universo. No hay más enemigos aparte de ti y tu propia tendencia a asumir 

contracción o limitación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 

2) El Māyīyamala 

El Māyīyamala es el segundo mala o impureza y es la limitación relativa al Poder 

de Conocimiento. Esta segunda limitación inocula en Śiva un fuerte sentido de 

diferencia. La palabra “Māyīya” proviene de "Māyā", cuyo significado es 

ordinariamente "ilusión", pero si profundizamos más en su significado, llegamos 

a conocer que esta palabra deriva de la raíz verbal "mā", que significa “repartir o 

distribuir en porciones”. Entonces, según el Trika, Māyā es eso que "reparte o 

distribuye en porciones la realidad". Ella convierte al Śiva "sin partes" en una 

realidad distribuida en diversas porciones. En suma, crea un sentido de diferencia 

donde solo existe Eterna Unidad. 

Māyīyamala no genera simplemente una diferencia entre "Yo" y "Esto" (es decir, 

entre "Yo" y "el universo como un todo") sino, entre "Yo" y "un universo 

compuesto de infinitas partes".  

Esta etapa está más allá de la pronunciación burda, pero si pudiésemos poner en 

palabras la noción inoculada por el Māyīyamala, sería algo como esto: "SOY 

DIFERENTE DE TODAS LAS COSAS Y ELLAS SON DIFERENTES 

ENTRE SÍ". 

 

3) El Kārmamala 

Kārmamala es el tercer mala o impureza, y es la limitación relativa al Poder de 

Acción. Aunque se encuentra más allá de la pronunciación burda, si pudiésemos 

poner en palabras la noción inoculada por Kārmamala sería algo como esto: 

“SOY UN/A HACEDOR/A DE BUENAS Y MALAS ACCIONES”. 

Como este documento se centra en el tópico de la Meditación, no nos 

adentraremos a realizar un minucioso estudio de las limitaciones, ya que de 

hacerlo, el documento se haría demasiado largo. Pero si deseas profundizar en 

este interesante tema, ingresa a este link donde encontrarás más información 

acerca de las limitaciones en el Trika: https://www.sanskrit-

trikashaivism.com/es/trika-4-1-shaivismo-no-dual-de-cachemira/499  

Ten en cuenta que todos los mala-s o impurezas pueden ser superados por medio 

del esfuerzo personal -asistido por la Gracia y el adecuado conocimiento, por 

supuesto- excepto el Āṇavamala. Al Āṇavamala únicamente puede ser superado 

por medio de la Gracia Divina.  

Por otro lado, como se ha dicho antes, recuerda que para el Trika estos mala-s o 

impurezas no son poderes malignos que están actuando por su cuenta. NO. Es 

por Tu Propia y Libre Voluntad que te has contraído a ti mismo, y por tu Propia 

Libertad Absoluta que te liberas de esta Divina Contracción. 

 

 

 



 

16 

LOS DOS ASPECTOS DEL ĀṆAVAMALA 

 

El Trika postula que el Āṇavamala o Ignorancia Primordial está compuesto por 

dos aspectos:  

1) El primer aspecto es la ignorancia acerca del Ser o Pauruṣājñāna: 

“Pauruṣā” significa “relativo a Puruṣa o Ser individual” y “ajñāna” significa 

“ausencia de conocimiento o ignorancia”. Por lo que este primer aspecto se 

denomina: “Ignorancia acerca del Ser”, y este tipo de ignorancia inocula la noción 

de que Śiva (¡Tú!) es un individuo limitado y separado de la Realidad, en otras 

palabras, un “ser contraído” en lugar del Ser Infinito. Entonces, bajo este tipo de 

ignorancia, el Ser supremo siente que se ha convertido en un ser atómico. Como 

producto de esta masiva contracción, Śiva percibe que se ha vuelto muchos. En 

otras palabras, hace que percibas multiplicidad de seres donde solo existe un 

Único Ser. 

 

Este sentido de individualidad causado por el Pauruṣājñāna hace que te sientas 

separado y distinto del universo y de todos los seres que te rodean, y por esta 

razón, careces de plenitud. Esta falta de plenitud genera un sentimiento de 

carencia, y este sentimiento de carencia crea abhilāṣa (el deseo de completitud). 

De esta forma, esta pesada contracción hace que insistas en buscar la felicidad 

fuera… ¿Conoces esto? Apuesto que lo conoces muy bien, puesto que la vida de la 

mayor parte de las personas se basa en esta búsqueda de felicidad en cosas 

externas. En definitiva, como sientes que no eres pleno, deseas volverte pleno.  

 

De todas maneras, esta falta de plenitud NO puede ser superada con personas, 

objetos, experiencias, etc. NO, porque tiene que ver únicamente con una ausencia 

de captación de lo que Realmente Eres. Mientras te sigas considerando a ti mismo 

como un individuo limitado y vayas en busca de experiencias, personas y objetos 

para recuperar tu plenitud perdida, estarás destinado al fracaso, ya que la 

Plenitud no se puede recuperar de esa manera. Esta falta de Plenitud es el primer 

mala o impureza con el cual Siva se veló a sí mismo para jugar el rol de ‘individuo 

limitado’, ¿recuerdas? Entonces… ¿crees que unos simples objetos o disfrutes de 

los sentidos lograrán erradicar esta suprema contracción inoculada por el Ser 

Supremo Mismo? Bueno, si así lo crees, es muy inocente de tu parte. Si esto fuera 

así, la mayoría de las personas en este mundo serían felices, y podemos ver que 

esto no está sucediendo. Aún con miles de personas, riquezas y objetos alrededor, 

las personas no son verdaderamente felices.  

 

Entonces, para el Trika, esta Divina Contracción puede ser solamente erradicada 

por Śiva mismo y por nada más. ¿De qué manera? Por medio de Śaktipāta o 

Descenso de Gracia, a través de un Guru humano, de las Escrituras No dualistas 

de Parabhairava, o por Śiva mismo (¡Tú Mismo!) en un estado totalmente 

desprovisto de vikalpa-s o pensamientos.  

 



 

17 

2) El segundo aspecto es la ignorancia intelectual o Bauddhājñāna: 

“Bauddha” significa “relativo a Buddhi o intelecto” y “ajñāna” significa “ausencia 

de conocimiento o ignorancia”. Por lo que este primer aspecto se denomina: 

“Ignorancia intelectual” y este tipo de ignorancia inocula la noción de que Śiva 

(Tú) es el cuerpo, la mente, la energía vital, etc. (Por ejemplo, genera la noción 

de que, si el cuerpo deja de respirar, Tú mueres). Esta identificación con ser el 

cuerpo es la ignorancia primordial que yace en lo más profundo de nuestro 

intelecto tras haber recibido una educación errónea desde que nacimos. Te 

puedes preguntar: “¿Cuándo sucedió esto?” Bueno… déjame decirte que todos los 

conceptos que has aprendido desde tu infancia solo han reforzado la ilusión de 

que eres el conglomerado cuerpo-mente. Esta ignorancia se encuentra en el nivel 

más profundo de tu intelecto y genera la noción de que tus pensamientos definen 

lo que eres.  

 

Por todo esto, la ignorancia intelectual es incrementada por medio de ideas falsas 

acerca de tu Propio Ser. Por ejemplo: “Me llamo Juan”, “Soy flaco”, “soy gordo”, 

“soy joven”, “soy viejo”, “soy lindo”, “soy feo”, etc. Todos estos vikalpa-s o 

pensamientos con los cuales te defines a ti mismo solo refuerzan tu identificación 

con el cuerpo. Otros ejemplos en los cuales se ve reflejado este tipo de ignorancia 

son el orgullo por el cuerpo, creer que el cuerpo es el propio ser, pensar que uno 

nace y muere, etc.  

 

En definitiva, esta clase de ignorancia se encuentra en Buddhi o intelecto, e 

inocula la fuerte noción de que eres el cuerpo-mente a través de una constante 

generación de ideas erróneas acerca de tu verdadera naturaleza. Esta ignorancia 

puede erradicarse únicamente por medio de un profundo estudio de las 

Escrituras No dualistas de Parabhairava (en este caso, de la Tradición del Trika).  

Cada sistema filosófico posee su propia gama de Escrituras para erradicar la 

ignorancia intelectual acerca del Ser. Puesto que el tiempo de vida es corto y los 

sistemas filosóficos son gigantescos, se recomienda elegir UNO. 

 

 

Ahora, veamos a los dos aspectos del Āṇavamala en un cuadro: 

Āṇavamala o Impureza Primordial 
Pauruṣājñāna  

(Ignorancia acerca del Ser) 
Bauddhājñāna 

(Ignorancia intelectual) 

 
Contracción del Ser Infinito (Śiva) en 
un ser atómico individualizado (jīva). 
Como consecuencia de esta suprema 
contracción, se genera la percepción 
de multiplicidad donde solo existe 

eterna unidad.  
 

 
Identificación mental con el cuerpo. 
Genera la noción de que el cuerpo, 

mente, energía vital, etc., soy yo por 
medio de la generación de 

concepciones mentales erróneas 
almacenadas en buddhi o intelecto. 

 



 

18 

Este misterioso Āṇavamala fue explicado en los aforismos 2, 3 y 4 del segundo 

capítulo del Svātantryasūtram, una escritura compuesta por mi Guru, Gabriel 

Pradīpaka: 

 

El universo es únicamente la expansión de Su Poder ||2|| 

El universo es la expansión de Su Poder y no algo más. Una mente ordinaria no 

puede entender esta verdad porque esta mente es una manifestación de Su Poder 

también. Cuando el Poder del Ser está en íntima comunión con Él, el universo 

desaparece. Por ende, el universo (esta cambiante manifestación) nunca es la Más 

Alta Realidad como Ella esencialmente es, pues aparece y desaparece. El universo 

es solamente una expansión de Su Poder. 

 

La ausencia de percepción de esa verdad es ignorancia espiritual 

verdaderamente ||3|| 

Cuando uno pierde de vista esa verdad, o sea, cuando uno pierde de vista al Libre 

y en consecuencia comienza a creer que el universo no es la expansión de Su Poder 

sino "algo más", a este estado se lo conoce como ignorancia espiritual en el 

sentido de Āṇavamala, tal como el próximo aforismo establecerá. 

 

La ignorancia espiritual es Āṇavamala en este contexto ||4|| 

Āṇavamala es una contracción del Poder de Voluntad (una de las tres formas que 

Su Poder asume al manifestar el universo). A la ignorancia espiritual también se 

la conoce como impureza primordial. Hace que el Ser sienta que Él no es el Ser 

sino "un individuo limitado". Esto es deliberado, a saber, el Ser voluntariamente 

asume este estado condicionado que manifiesta Su propio Poder. Cuando el Ser, 

por Su propia Libre Voluntad, pierde de vista Su propia Perfección (Plenitud) y la 

eterna verdad de que este universo es siempre una expansión de Su Poder, eso 

marca Su entrada en la ignorancia espiritual, lo cual da como resultado una 

identificación con los inminentes cuerpos causal, sutil y físico. 

 

CÓMO ERRADICAR EL ĀṆAVAMALA  

(IGNORANCIA ACERCA DEL SER + IGNORANCIA INTELECTUAL) 

 

1. Ignorancia acerca del Ser (Pauruṣājñāna): Se erradica por 

medio de Śaktipāta o Descenso de Gracia. 

2. Ignorancia Intelectual (Bauddhājñāna): Se erradica por medio 

del estudio de las Escrituras no dualistas de Parabhairava. 



 

19 

En otras palabras, el Āṇavamala se erradica mediante un incremento del Nivel 

de Ser y del Nivel de Conocimiento. Mientras que el Nivel de Ser crece solo 

por medio de Gracia, el Nivel de Conocimiento es incrementado por medio del 

estudio de las Escrituras No dualistas de Parabhairava. 

 

Vamos a verlo en el siguiente cuadro: 

NIVEL DE SER NIVEL DE CONOCIMIENTO 

Se incrementa únicamente por 
Descenso de Gracia o Śaktipāta: 

Se incrementa únicamente por medio  
de la comprensión intelectual: 

 
1) Teniendo una absorción en 

Śiva (en otras palabras, 
permaneciendo como la 
Conciencia libre de 
pensamientos). 
 

2) Leyendo las escrituras No 
dualistas de Parabhairava. 
 

3) Estando en contacto con un 
Guru humano.  

 

 
1) Mediante un correcto 

razonamiento acerca de nuestra 
verdadera naturaleza por medio 
de un profundo estudio de las 
Escrituras No dualistas de 
Parabhairava.  

 

Erradica la ignorancia acerca del Ser 
(Pauruṣājñāna) 

Erradica la ignorancia intelectual 
(Bauddhājñāna) 

 

 

Al observar el cuadro anterior, alguien podría interpretar que la extirpación de la 

ignorancia intelectual está únicamente en manos del individuo, mientras que la 

extirpación de la ignorancia acerca del Ser está en solo en manos de la Gracia, 

pero se debe comprender que, en última instancia, todo es llevado a cabo por la 

Gracia.  

Lo que se quiere decir es que el hecho de que una persona comience a leer las 

Escrituras no dualistas acerca de Su Propia Naturaleza, significa que la Gracia 

está por detrás operando. Es la Gracia y solo la Gracia la que nos empuja a hacer 

todos los esfuerzos necesarios para Comprender nuestra Verdadera Naturaleza, 

y no nosotros los que “atraemos a la Gracia con nuestros esfuerzos”. Cuando nos 

encontramos buscando y esforzándonos por comprender nuestra propia 

Naturaleza Esencial, eso demuestra que hay Descenso de Gracia o Śaktipāta. 

Entonces, a fin de cuentas, es la Gracia y no el individuo limitado la que hace todo 

el trabajo. 

 



 

20 

LAS TRES FUENTES DE GRACIA o ŚAKTIPĀTA 

 

 

1) Śiva o Conciencia 

En Shaivismo Trika, Śiva -el Ser sin nombre y sin forma- es otro nombre para la 

Conciencia. Śiva o Conciencia es nuestra Realidad más cercana, porque es lo que 

esencialmente somos. Todos somos Śiva, todos somos Dios. Por ende, la forma 

más directa de incrementar nuestro Nivel de Ser es permaneciendo como el Ser 

que somos mediante una Conciencia desprovista de vikalpa-s o pensamientos. 

 

 

2) Las Escrituras No dualistas 

Las Escrituras No dualistas de Parabhairava son la segunda fuente de Gracia, ya 

que al ser estas un objeto, se encuentran “más lejos” que nuestra inherente 

Conciencia (que es el Sujeto). Mientras que Śiva está siempre con nosotros 

mismos como nosotros mismos y no se va a ninguna parte, las Escrituras pueden 

estar o no estar, pero el contenido que se halla en las Escrituras es tan Eterno 

como Śiva Mismo, porque explican la Eterna Realidad No dual de la Conciencia 

Universal. En conclusión, esta es la segunda fuente de Gracia porque se encuentra 

“más lejos” que la Conciencia o Śiva. 

 

 

3) El Guru humano 

El Guru humano es la tercera fuente de Gracia o Śaktipāta porque se encuentra 

todavía más lejos que Śiva y que las Escrituras. Mientras que Śiva está siempre 

presente como nuestro Propio Ser, y las Escrituras pueden estar cerca de nosotros 

-hoy en día en internet o impresas en papel donde podemos trasladarlas de un 

lugar a otro- el Guru humano -la encarnación de Parabhairava en persona- al 

estar dotado de cuerpo físico y ego, es propenso a enfermedad, ocupaciones, 

familia, etc. Por ende, puede que no esté siempre disponible para nosotros. Es la 

tercera fuente de Gracia porque simplemente se encuentra “más lejos” que 

nuestro Propio Ser y que las Escrituras No dualistas de Parabhairava, las cuales 

podemos tener siempre a mano.  

Pese a que en el Sistema Trika, el Guru humano se considere la tercera fuente de 

Gracia, en el 99,9% de los casos se necesitará de uno. Debido a la pesada carga de 

ignorancia, no podemos comprender fácilmente las verdades contenidas en las 

Escrituras No dualistas -o al menos no al principio- ya que el intelecto se 

encuentra repleto de dudas. Debido a estas fluctuaciones mentales producto de 

un intelecto desprovisto de conocimiento, tampoco podemos reposar por grandes 

periodos de tiempo en el silencio de nuestro Propio Ser (Śiva), ya que la mente 

simplemente brinca hacia afuera por alguna inquietud que surge. Por lo cual, en 

la gran mayoría de los casos, el Guru humano será necesario para remover las 



 

21 

capas y capas de inquietudes del discípulo y guiarlo en su camino, hasta que éste 

-el discípulo- se encuentre lo suficientemente maduro para razonar 

adecuadamente acerca de su Propio Ser sin ayuda, gracias a una comprensión de 

la verdad contenida en las Escrituras No dualistas de Parabhairava.  

En una instancia más avanzada, cuando su comprensión esté lo suficientemente 

pulida y su convicción acerca de lo que él o ella Realmente Es esté lo 

suficientemente establecida, esta persona se encontrará lo suficientemente apta 

espiritualmente para permanecer por grandes periodos de tiempo en su Propio 

Ser, libre de pensamientos. Esto es Śiva, la primera fuente de Gracia.  

 

En resumen, el orden de las tres fuentes de Gracia para erradicar el Āṇavamala, 

es el siguiente: 

LAS TRES FUENTES DE GRACIA o ŚAKTIPĀTA 

1) Śiva mismo (nuestra propia Conciencia de Ser sin pensamientos) 

2) Las Escrituras No dualistas de Parabhairava 

3) El Guru humano 

 

 

Podemos afirmar que la presencia de las tres fuentes de Gracia unidas: El Silencio 

del Yo (Conciencia Pura, Śiva) + Las Escrituras No Dualistas de Parabhairava + 

El Guru Humano, forman una especie de catalizador que acelera el proceso de 

Liberación, también conocido como Autorrealización o Darse Cuenta del Ser. 

Otros nombres para este Darse Cuenta Final son: Iluminación, 

Liberación, Realización del Ser, Mokṣa, Nirvana, etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

22 

LAS CUATRO ESCUELAS DEL TRIKA 

 

El Shaivismo No dual de Cachemira está compuesto por cuatro escuelas 

filosóficas que conforman el único pensamiento del sistema Trika. Todas ellas 

aceptan y se basan en las mismas 92 Escrituras o Āgama-s: 

- Los Bhairavatantra-s (completamente no dualistas) son 64.  

- Los Rudratantra-s (una mezcla de dualista con no dualista) son 18. 

- Los Śivatantra-s (dualistas) son 10. 

 

Según algunos autores, los Tantra-s aparecieron alrededor del siglo IV o V d. C. 

Otros autores establecen una fecha más antigua: 1) alrededor del siglo II d. C. 2) 

alrededor del 240 a. C. y 3) la fecha podría incluso ser colocada en una época más 

antigua, según algunos eruditos. En otras palabras, nadie sabe realmente cuando 

aparecieron los Tantra-s. 

Estos libros tienen una característica en común: la Revelación. En otras palabras, 

los Tantra-s son una serie de libros que han sido revelados por la Conciencia 

Suprema, es decir, no tienen autoría humana. Por eso es que se los conoce como 

“Āgama-s”. El término "Āgama" proviene de la raíz "ā-gam" (venir), o sea, estos 

textos "han venido" desde el Ser Divino Mismo. 

Si bien los Āgama-s son noventa y dos, las cuatro escuelas filosóficas que 

componen el Trika están fuertemente basadas en los sesenta y cuatro 

Bhairavatantra-s no dualistas. Estos sesenta y cuatro Tantra-s enseñan que el ser 

humano es completamente Śiva. 

Abhinavagupta fue el sabio que unificó las cuatro escuelas del Trika. Antes de 

Abhinavagupta estas cuatro escuelas estaban separadas ya que compartían 

muchos puntos en común pero estaban en desacuerdo sobre otros. En un esfuerzo 

monumental, Abhinavagupta combinó las cuatro escuelas en una doctrina 

unificada, actualmente conocida como "Shaivismo No Dual de Cachemira". 

El tema es como siempre muchísimo más extenso, pero esta simplificación es más 

que suficiente por ahora.  

 

Ahora veremos un pequeño resumen de estas cuatro escuelas del 

Trika: 

• Escuela Spanda: Fundada por Vasugupta. 
• Escuela Pratyabhijñā: Fundada por Somānanda. 

• Escuela Kula: Fundada por Śrīmacchandanātha y posteriormente 

refundada por Sumatinātha. 

• Escuela Krama: Fundada por Erakanātha. 

 



 

23 

- Escuela Spanda: Su nombre significa “Vibración o Pulsación”. A esta escuela 

se la puede llamar "Shaivismo Trika Tradicional" por el hecho de que es la escuela 

más popular del Trika hoy en día. Spanda es otro nombre para Śakti, el Poder de 

Śiva. Y Śakti es simplemente ‘la Conciencia de Yo’ de Śiva. El Spanda le permite 

a Śiva saber que Él “Es”. Esta escuela utiliza el punto de vista de Śakti, por lo que 

hay espacio y tiempo en sus procesos espirituales. 

 

- Escuela Pratyabhijñā: Su nombre significa "Reconocimiento", porque utiliza 

el punto de vista de Śiva y no de Śakti, por lo que no hay espacio y tiempo en sus 

procesos espirituales. En esta escuela uno tiene que Darse Cuenta 

instantáneamente de que se es Śiva ahora mismo sin realizar ninguna práctica o 

método. Esto requiere de un discípulo de alto calibre, por supuesto. Por lo que en 

esta escuela solo hay que ‘realizar’, no hay que practicar. Aquí no hay upāya-s o 

medios. Simplemente debes reconocer tu naturaleza esencial aquí y ahora sin 

hacer nada ni moverte a ninguna parte.  

 

- Escuela Kula: Su nombre significa "Totalidad", porque enseña a percibir la 

Totalidad en cada partícula del universo. Utiliza el punto de vista de Paramaśiva 

o Parabhairava. En esta escuela tampoco hay espacio-tiempo en sus procesos 

espirituales, es decir, uno tiene que reconocer que la Totalidad está presente 

incluso en la partícula más diminuta de este universo. También requiere de un 

discípulo de alto calibre. 

 

- Escuela Krama: Su nombre significa “sucesión”. Es la escuela menos conocida 

del Trika. Enseña que todos los procesos de percepción pasan por un krama o 

sucesión de 12 etapas. Este sistema tiene espacio y tiempo en sus procesos 

espirituales, por lo que también utiliza el punto de vista de Śakti. 

 

En Parabhairavayoga (el Yoga creado por mi Guru, Gabriel Pradīpaka) se 

enseñan predominantemente las primeras dos escuelas (Spanda y Pratyabhijñā), 

por lo que en este documento pondremos el hincapié en la meditación bajo la 

mirada de estos dos sistemas filosóficos. 

 

 

 

 

 

 



 

24 

MEDITACIÓN EN LA ESCUELA SPANDA 

(LA ESCUELA DE LA VIBRACIÓN DIVINA) 

 

Spanda es una escuela fundada por el gran sabio Vasugupta a principios del siglo 

VIII d. C. La palabra "Spanda" significa "Vibración, Pulsación, Movimiento". Este 

sistema utiliza el punto de vista de Śakti. En suma, se declara que el universo 

entero y nosotros mismos no somos nada más que el producto de Śakti o 

Vibración Divina.  

Algunas de las Escrituras más populares de esta sección son: los célebres 

Śivasūtra-s hallados por Vasugupta, las Spandakārikā-s y la Śivasūtravimarśinī. 

En esta escuela hay espacio y tiempo, es decir, existen métodos para avanzar hacia 

Mukti o Liberación, por lo que el proceso de Liberación es “gradual”. A su vez, 

esta escuela ofrece cuatro Upāya-s o medios. ¿Medios para qué? Medios para 

librarnos de la ignorancia acerca de nuestro Propio Ser. Mediante estos medios, 

el discípulo puede comenzar a meditar y a profundizar gradualmente en su Propio 

Ser.  

 

En las palabras del gran sabio Svāmī Lakṣmaṇa Joo: 

“La escuela Spanda reconoce que nada puede existir sin movimiento. Donde hay 

movimiento hay vida, y donde no hay movimiento eso es carencia de vida”. 

 

Como se ha dicho anteriormente, este sistema se caracteriza por haber desglosado 

una serie medios o métodos para avanzar hacia la Liberación. A estos se los 

conoce con los siguientes nombres: 

1. Anupāya (lit. "sin medio o método") 

2. Śāmbhavopāya (lit. "el medio o método de Śiva") 

3. Śāktopāya (lit. "el medio o método de Śakti") 

4. Āṇavopāya (lit. "el medio o método de aṇu -el ser limitado-") 

 

Como verán, Anupāya es el método más alto, mientras que Āṇavopāya es el medio 

más bajo. En realidad, Anupāya no es exactamente un medio o método, sino más 

bien, la culminación de todos los medios o métodos. Los iremos estudiando a 

todos poco a poco yendo desde el upāya más alto hasta el upāya más bajo.  

 

 

 

 



 

25 

1) Anupāya (lit. "sin medio o método") 

 

Como dijimos anteriormente, este no es realmente un medio, sino más bien "la 

culminación de Śāmbhavopāya", (el siguiente medio o método). Anupāya es la 

directa percepción de: “YO SOY ŚIVA, YO SOY EL SUPREMO SER DEL 

UNIVERSO”. No tienes que acudir a ninguna práctica o método aquí. Por eso, 

éste no es realmente un upāya como dije antes. Sin embargo, aunque este upāya 

no es realmente un medio o método, se lo menciona como uno, el más elevado.  

En suma, Anupāya es simplemente el Reconocimiento Final de “Yo Soy el Ser del 

Universo Entero”. Cuando el discípulo tiene este Darse Cuenta, se Libera 

instantáneamente del ciclo de nacimientos y muertes.  

Anupāya utiliza el punto de vista del TODO, es decir, el punto de vista de 

Parabhairava o Paramaśiva -tattva 0 o 37-, el Supremo Ser de Todas las Cosas. 

Como Parabhairava existe de forma inmanente y trascendente en toda Su 

Manifestación, Anupāya no posee ningún medio, porque ¡no hay ningún lugar 

adónde ir ni nada que alcanzar! Cuando estás en Anupāya, te das cuenta 

instantáneamente de que Todo es Dios, Todo es Parabhairava.  

Un discípulo de alto calibre se identifica instantáneamente con Parabhairava tras 

escuchar esta Suprema Verdad de la boca de Su Guru. A partir de allí, ya no busca 

más, simplemente, se reconoce a sí mismo como el Ser del Universo entero.  

Sufrimiento, falta de plenitud, confusión, engaño, etc., abandonan a esta alma 

emancipada para siempre.  

Por lo tanto, Anupāya es el estado en la cual moran los Iluminados/Liberados. 

 

Soporte Plena Iluminación. Pleno 
Reconocimiento de “Yo Soy Todo” 

 
Fuente de Gracia predominante Parabhairava o Paramaśiva 

 
Poder Ānandaśakti o el Poder de 

Bienaventuranza  
 

Nivel de otorgamiento de Gracia Pleno Śaktipāta (el Guru y el individuo 
son uno y lo mismo) 

 
Tattva o Categoría  
 

0 / 37 
Paramaśiva 

 

 

 

 



 

26 

2) Śāmbhavopāya (lit. "el medio o método de Śiva") 

 

Si la persona no puede captar de buenas a primeras que él/ella es el Ser del 

Universo entero y ser Libre y Bienaventurada por siempre, se le da el medio de 

Śāmbhavopāya.  

Śāmbhavopāya es un medio que requiere permanecer con la Conciencia libre de 

pensamientos, totalmente disponible para que la Gracia se revele. No se necesita 

hacer nada más. Puesto que Śāmbhavopāya utiliza el punto de vista de Śiva (el 

Testigo, tattva 1), solo se debe permanecer como la Conciencia Testigo libre de 

pensamientos.  

Cuando la mente se vacía de todo pensamiento y permanece como la Conciencia 

Natural No Fabricada, eventualmente, colapsa la identificación con ser el 

individuo limitado.  

Nada más debe hacerse, solo, permanecer como el Ser libre de pensamientos, 

hasta que la Gracia se revele en toda su magnitud y conceda Liberación Final de 

la “aparente” esclavitud.  

En este medio no hay pensamientos, ya no hay ningún soporte. Solo Śiva, la 

Conciencia, es el medio. 

 

Soporte Sin soporte 
 

Fuente de Gracia predominante Conciencia Pura o Śiva  
(Primera fuente de Gracia) 

Poder Icchāśakti o el Poder de Voluntad 
 

Nivel de otorgamiento de Gracia Śaktipāta alto  
(el Guru es activo y el individuo es 

pasivo) 
Tattva o Categoría 
 

1 
Śiva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 

3) Śāktopāya (lit. "el medio o método de Śakti") 

 

Si la persona no puede quedarse libre de pensamientos de buenas a primeras y 

permanecer totalmente disponible para que la Gracia se revele, se le da el medio 

de Śāktopāya.  

Este medio utiliza el punto de vista de Śakti -tattva 2-, y Śakti es la Conciencia del 

Yo de Dios, o el Conocimiento “Yo Soy”. ¿Qué significa esto en la práctica? 

Significa que en este medio la persona debe llevar su atención a la fuente en donde 

se originan todos los pensamientos, o en su defecto, al espacio o brecha entre los 

pensamientos. Claramente, el espacio que está al principio, en el medio y al final 

de todos los pensamientos, es el mismo espacio. Por lo que, cada vez que surge 

un pensamiento, la persona que practica este método debe llevar su atención a la 

fuente o espacio donde se originan, permanecen y se disuelven todos los 

pensamientos. A este espacio, que es la base o sustrato de todo, se lo conoce como 

“Aham” o “Yo Soy”.  

La persona se concentra en este espacio una y otra vez, y este espacio -esta 

Conciencia de Ser o “Yo Soy”- es su único soporte. Entonces, cada vez que surge 

un pensamiento se lo rastrea hasta su fuente hasta llegar a su lugar de origen: La 

Conciencia del Yo, Aham, o Yo Soy.  

En este medio todavía surgen pensamientos, por lo que se utiliza la mente activa 

a nuestro favor para rastrear su propio origen. Por lo que, en este medio, el 

soporte de meditación es la Conciencia del Yo (Aham, o Yo Soy). 

 

 

Soporte Conciencia del Yo o Aham (Yo Soy) 
 

Fuente de Gracia predominante Escrituras No Dualistas de Parabhairava 
(Segunda fuente de Gracia) 

Poder Jñānaśakti o el Poder de Conocimiento  
 

Nivel de otorgamiento de 
Gracia 

Śaktipāta intermedio  
(el Guru y el individuo son activos  

por igual) 
Tattva o Categoría 2 

Śakti 
 

 

 

 

 



 

28 

4) Āṇavopāya (lit. "el medio o método de aṇu                                  

-el individuo limitado-") 

 

Si la persona no puede llevar la atención al origen de los pensamientos, se le da 

el último medio o método: Āṇavopāya, el cual utiliza el punto de vista del aṇu                                  

o individuo limitado -tattva 12, Puruṣa-.  

Este medio está constituido por una serie de técnicas de purificación y 

concentración de la mente, a saber: meditación formal, repetición de Mantra-s, 

ejercicios respiratorios (Prāṇāyāma-s), rituales, etc.  

En este upāya se utiliza el intelecto, la energía vital (prāṇa), el cuerpo físico/los 

sentidos y los objetos externos para volverse consciente de la propia naturaleza 

esencial. Esto es así debido a que el Ser Supremo se encuentra plenamente 

identificado con aṇu (el individuo limitado), es decir, con el conjunto de intelecto, 

energía vital, cuerpo físico, sentidos, etc.  

Este upāya utiliza Kriya o el Poder de Acción, ya que como la persona se encuentra 

totalmente identificada con el cuerpo en este estadio, necesita realizar acciones 

con el cuerpo para calmar su mente. 

 

Soporte Mente, energía vital (prāṇa), cuerpo 
físico/sentidos y objetos externos. 

Fuente de Gracia predominante Guru humano  
(Tercera fuente de Gracia) 

Poder Kriyāśakti o el Poder de Acción  
 

Nivel de otorgamiento de Gracia Śaktipāta inferior  
(el Guru es pasivo y el individuo 

activo) 
Tattva o Categoría 
 

12 
Puruṣa 

 

Bien. Este ha sido un pequeño resumen de los cuatro upāya-s o medios de la 

escuela Spanda. Recuerda que todos los upāya-s culminan en Śāmbhavopāya, 

puesto que el objetivo final de toda práctica espiritual es quedarse sin 

pensamientos.  

Todos los medios indirectos culminan siempre en el medio directo, a saber, 

permanecer como la Conciencia libre de vikalpa-s o pensamientos, totalmente 

disponible para que la Realidad Última (Lo Absoluto, Parabhairava) se revele.  

Entonces, Śāmbhavopāya conduce tarde o temprano a Anupāya, es decir, a la 

plena realización o Darse Cuenta final de “Yo Soy Paramaśiva, el Ser del Universo 

entero”.  



 

29 

Vamos a resumir todos los Upāya-s en los siguientes diagramas: 

 

 

1. 

 

 

 

 

2. 

UPĀYA PUNTO DE VISTA MÉTODO 
1) Anupāya Parabhairava Sin medio o método. 

Iluminación Instantánea. 
 

2) Śāmbhavopāya Śiva Permanecer libre de 
pensamientos. 

 
3) Śāktopāya Śakti Meditar en la fuente o brecha 

entre pensamientos (en la 
Conciencia del Yo o ‘Yo Soy’). 

4) Āṇavopāya Aṇu o individuo 
limitado 

Implementar prácticas 
externas para calmar la 

mente. 
 

 

 

 

 

 

 



 

30 

PROFUNDIZANDO EN LOS UPĀYA-S O MEDIOS 

 

ŚĀMBHAVOPĀYA 

 

Śāmbhavopāya es el medio de meditación más elevado a la vez que el más simple, 

ya que consiste en retornar a nuestro Estado Natural de Ser que es sin 

pensamientos. Claro, digo “el más simple”, pero en la práctica, aunque sea el 

método más sencillo y directo, no todos los aspirantes podrán llevarlo a cabo. 

¿Por qué? Porque la mayoría de las mentes de las personas se encuentran activas 

todo el día, absortas en los objetos y placeres de los sentidos. No es de extrañar 

que una mente inquieta que todo el tiempo se encuentra yendo tras la satisfacción 

de deseos, cosas externas y moviéndose de un lado a otro, no pueda sumergirse 

por grandes periodos de tiempo en el silencio del propio Ser. Esto sucede porque 

todavía estos aspirantes no se encuentran del todo maduros espiritualmente. Con 

“madurez”, me refiero a que su mente todavía se encuentra externalizada tras la 

persecución de objetos externos para ser feliz, cuando la fuente de Felicidad 

inmediata se encuentra, de hecho, dentro de la misma fuente de donde su mente 

ha surgido.  

Tal es así que la Suprema Felicidad está siempre a nuestro alcance porque no es 

otra cosa que nosotros mismos. Cuando comenzamos a buscar la plenitud -que 

ha sido velada a causa del Āṇavamala- fuera de nosotros mismos, esta Plenitud 

que somos queda cubierta al igual que un inmenso Sol cuando es tapado por las 

gigantescas nubes. Lo mismo sucede con el radiante Sol de la Conciencia. La 

Conciencia Pura (Tú Mismo), es Dicha Perfecta y Bienaventuranza. ¿Pero qué 

hacemos? En vez de descansar allí -en Uno Mismo-, movemos la mente de un 

lugar a otro… A destinos que, generalmente, no conducen a ninguna parte.  

En Trika, “ir hacia alguna parte” significa ir hacia el Reconocimiento del Propio 

Ser mediante el sumergimiento de la mente en su propia fuente. Enfatizo en la 

palabra “Reconocimiento” y no “conocimiento”, ya que no se trata de conocer algo 

por fuera de nosotros mismos, sino de reconocernos a nosotros mismos como la 

Conciencia Testigo que ya somos.  

Entonces, Śāmbhavopāya es un medio que requiere de aspirantes de ‘alto calibre’ 

¿Y qué significa que sean de alto calibre? Significa que su nivel de entrega y 

consagración a su Propio Ser sea lo suficientemente alto como para permanecer 

pasivos, con la mente volcada hacia dentro y la Conciencia totalmente desprovista 

de pensamientos por grandes periodos de tiempo, o al menos, cantidades de 

tiempo considerables. Es por esto que en este medio se utiliza Icchāśakti o Poder 

de Voluntad, ya que el discípulo debe ser capaz de quedarse sin pensamientos a 

voluntad, de buenas a primeras, y permanecer allí. Cuando la mente se sumerge 

en su fuente por grandes períodos de tiempo, algo sucede: esta persona se vuelve 

un receptáculo para la Gracia o Śaktipāta.  



 

31 

¿Qué es la Gracia o Śaktipāta? Śaktipāta es descenso de Śakti (Poder), en 

otras palabras, Poder proveniente del Propio Ser, que es Dios. Es un Poder tan 

poderoso que es capaz de barrer con todas las impresiones residuales (Saṁskāra-

s) que producen esclavitud. Todas estas impresiones o huellas mentales 

relacionadas con ser un individuo limitado, junto con su origen (el pensamiento 

raíz ‘yo soy el cuerpo’) son barridos de la Conciencia por la fuerza de este Poder, 

Gracia o Śaktipāta. El Poder de la Conciencia barre con todas las impurezas 

mentales -impurezas en el sentido de “limitaciones” o “contracciones” que hacen 

al Ser Libre considerarse un individuo limitado, distinto y separado de la 

Realidad-. 

Por lo que, Śāmbhavopāya es un medio Bienaventurado para todos, pero como se 

ha dicho antes, requiere de un enorme Poder por parte del discípulo. Con Poder, 

me refiero a que este discípulo debe ser capaz de renunciar genuinamente a su 

propia mente condicionada. Una mente condicionada es una mente que cree ser 

una entidad distinta y separada de la Realidad. Renunciar a la individualidad 

significa: renunciar a la idea de percibirse como algo diferente y separado del 

Supremo Ser, Śiva. Una forma de morir a este sentido de individualidad es, 

paradójicamente, considerando a todo como el Ser, incluso a la propia mente.  

Cuando alguien tiene esta actitud: “Todo es el Ser, incluso mi mente andando 

ahora mismo”, esto conduce a un estado de indiferenciación donde no se puede 

distinguir al “Ser” del “No-Ser”, es decir, se realiza que todo es el Ser: la mente 

andando, las limitaciones, el propio ego, etc., es el Ser. De esta manera, y 

manteniendo firmemente la actitud antedicha, la mente se aquieta por completo 

y sin esfuerzo alguno al no considerar a nada como algo distinto o separado del 

Ser. Esto es Śivadṛṣṭi -el punto de vista de Śiva- conducente a la Iluminación o 

Liberación Espiritual. 

Renunciar a la individualidad como siendo algo distinto y separado del Ser 

constituye la Suprema Entrega al Propio Ser. Cuando meditas en la siguiente 

idea: “¿Quién soy yo para existir como algo distinto del Ser?”, “¿Quién soy yo 

para considerarme como algo distinto de Él?”, esto destruye a la falsa 

individualidad. ¿Por qué? Porque la falsa individualidad no puede permanecer 

donde hay Verdad. El falso sentido de individualidad está basado en mentiras. La 

primera mentira es: “Yo soy Nicole, Yo soy Gabriel, Yo soy Juan, Yo soy Camila, 

Yo soy Tomas” etc. La Realidad es que todo es el Ser, incluso nuestra 

individualidad limitada. Nada existe como separado del Ser. Nada existe distinto 

del Ser. La revelación última es: Sólo el Ser Es. 

Pero para darse cuenta de esto verdaderamente, se debe primero renunciar a la 

falsa individualidad o “yo ficticio”, y a todas las limitaciones que vienen junto con 

esta identificación raíz. Este “yo ficticio” (que también es Śiva), es una invención 

manufacturada por el Poder del Ser -Śakti- para que el Ser se experimente a sí 

mismo como algo distinto de Él mismo. Sí, suena a locura, pero es así.  

 



 

32 

Nos hemos apegado tanto a esta invención Divina que ahora nos resulta muy 

difícil librarnos de ella. Para nosotros es completamente natural percibirnos 

como algo distinto y separado del Ser. Tal es así, que ahora debemos renunciar a 

nuestra amada invención para poder reconocernos nuevamente como lo que 

realmente somos. Esto puede sonar como algo sencillo, pero no lo es, puesto que 

el yo ficticio está basado en mentiras y nosotros estamos totalmente aferrados a 

estas mentiras.  

Algunas de estas mentiras a las que nos aferramos son: “soy hombre o mujer”, 

“soy limitado”, “necesito a alguien para ser feliz”, “si no logro esto o aquello estaré 

triste por siempre”, “necesito estar aquí o allí” o “no estoy aquí o allí”, etc. Todas 

estas mentiras surgen como producto de la suprema contracción (Āṇavamala y el 

resto de las limitaciones). Hemos abrazado todas estas ideas erróneas y ahora nos 

resulta muy difícil salir de ellas. Por esto, renunciar a todas estas nociones nos 

resulta muy doloroso, ya que hemos basado todo nuestro sentido de identidad en 

ellas.  

Ciertamente, cuando estas nociones comienzan a morir, se siente como que “uno 

está muriendo”, pero en realidad, lo que está muriendo es la identificación con 

este ego o ‘yo inventado’. Al reducirse el ego o ‘yo inventado’, el Yo Real -la 

Conciencia- amanece, es decir, comienza a revelarse. Por eso, generalmente                         

-aunque existen excepciones- el proceso de Despertar es gradual.  

El Ser ha creado toda esta película llamada “dualidad”, en la cual el individuo 

limitado es el protagonista. Ahora, el Ser se ha hartado de interpretar este papel 

y quiere volver a reconocerse como el actor. Pero interpretó este papel durante 

tanto tiempo -innumerables vidas-, que ahora se ha olvidado de Quién Es 

realmente. Cuando uno llega a un camino espiritual, esta es la clara indicación de 

que el Ser se ha cansado de jugar al rol de individuo limitado. Pero para esto, debe 

renunciar a todas las mentiras e ideas que Él creó de sí mismo, a fines de poder 

interpretar su papel a la perfección.  

Ahora un ejemplo de Śāmbhavopāya: imaginemos que el ego es una pelota de 

hierro y el Ser es una laguna o caldo de químicos donde se encuentran activos 

muy fuertes que se comen al hierro. Cada vez que la pelota se sumerge en esta 

fuente, ocurren muchos procesos “invisibles” allí. Aparentemente, no está 

sucediendo nada, pero la pelota de hierro está atravesando por muchos cambios 

internos cuando se sumerge allí. Lo mismo sucede con el ego, cada vez que se 

sumerge en su fuente -el Ser-, recibe una especie de “tratamiento invisible” que 

es altamente poderoso. De esta manera, cada vez que la pelota de hierro es 

extraída de este gran caldo químico, su color es distinto y su tamaño es cada vez 

más pequeño. A veces, los cambios no se notan mucho, pues pueden ser muy 

sutiles, pero cada vez que ingresa en este gran caldo su apariencia se transforma 

y su tamaño se reduce un poco más. 

Cuando la pelota se sumerge por periodos de tiempo cada vez más largos en este 

gran caldo de químicos, llega un punto en que su composición se deshace por 

completo disolviéndose enteramente en este gran caldo, es decir, su sustancia 

química y la del caldo se vuelve completamente una e indiferenciada.  



 

33 

A partir de ese momento, la ex pelota de hierro ya no es más una pelota de hierro, 

sino, “el gran caldo”. De la misma manera, cuando el ego se encuentra lo 

suficientemente reducido tras morar durante grandes periodos de tiempo en el 

Ser, llega un día en que el Ser se lo ‘traga’ por completo y solo queda el Ser. Esto 

es Turīyātīta, el Estado Más Alto de Conciencia.  

Durante este estado, se experimenta Śivaśaktisāmarasya. ¿Qué es eso? Es un 

estado indiferenciado donde la dualidad en la forma de Śiva-Śakti (es decir, en la 

forma de Sujeto y objeto) desaparece por completo. Es por esto que la experiencia 

de Turīyātīta dura unos pocos segundos solamente, en caso contrario, la persona 

no podría seguir funcionando en el mundo ni retener su cuerpo. Luego de esta 

experiencia, si el cuerpo sigue vivo, el Liberado retorna al estado de Turya (el 

cuarto estado de Conciencia) en donde permanecerá hasta la caída de su cuerpo.  

Turya o Turīya (el Cuarto Estado) es la condición atestiguante del Ser que 

enhebra los otros tres estados remanentes de conciencia: vigilia, sueño y sueño 

profundo. En este estado existe un leve sentido de dualidad para poder funcionar 

en este mundo. A este estado también se lo denomina “Bhedābheda” o unidad 

en la diversidad, ya que hay percepción de Sujeto y objeto (es decir, hay 

percepción de “Yo” y “el universo”) como dos entidades diferenciadas, pero 

existiendo en completa unidad. 

 

Vamos a verlo en un cuadro: 

ESTADO NIVEL TATTVA-S 
Turīyātīta 

(Más allá del 
cuarto) 

● Supremo (Parā) 

● No dualidad (Advaita) 

● Unidad (Abheda) 

Categorías 
1 y 2 

Turya o Turīya 
(El cuarto 
Estado) 

● Supremo/no Supremo (Parāparā) 

● Mezcla de dualidad y no dualidad 

(Dvaitādvaita) 

● Unidad en la diversidad (Bhedābheda) 

Categorías 
3, 4 y 5 

Māyā y su 
progenie (vigilia, 

sueño y sueño 
profundo) 

● No Supremo (Aparā) 

● Dualidad (Dvaita) 

● Diversidad (Bheda) 

Categorías 
6 a 36 

 

A diferencia del ejemplo anterior donde la pelota de hierro se deshace por 

completo en el caldo de químicos volviéndose de esta manera una misma 

sustancia indiferenciada -como el Ser y el ego durante la experiencia de  

Turīyātīta-, lo que sucede tras el proceso de Liberación, es como si el caldo 

expulsara de sí ‘una nueva pelota’ por fuera de la caldera, pero ahora, esta pelota 

ya no está más compuesta de hierro, sino de una nueva sustancia. 

 



 

34 

Dicho de otra manera, ya no es más la pelota que era antes, sino que la pelota 

expulsada está compuesta de la misma sustancia química de la que está hecha el 

“gran caldo”. En otras palabras, luego de la experiencia de Liberación Final, el ego 

regresa -ya que el ego es una categoría de la manifestación universal 

(específicamente, la categoría 15 según el Trika)-. Si el ego no regresara, el 

Liberado sencillamente no podría funcionar en este mundo. Pero este ego que 

regresa ya no se percibe como algo distinto del Ser -siguiendo con el ejemplo 

anterior, ya no se considera más a sí mismo como una ‘pelota de hierro’-. Por el 

contrario, luego de su completa absorción en el Ser, regresa como una especie de 

“extensión del Ser”. Siguiendo con la analogía del caldo de químicos, la pelota que 

es lanzada por fuera de la caldera, ahora se encuentra compuesta de la misma 

sustancia contenida en la caldera. En consecuencia, no se puede decir que este 

ego sea algo distinto de la fuente de donde ha surgido. El ego remanente de un 

ser Liberado se asemeja a la diferencia que existe entre el Sol y su calor, siendo el 

Sol el Sí Mismo y su calor el ego. En conclusión, este ego se sabe a sí mismo una 

herramienta o extensión del Ser, y ya no más algo distinto de Él. 

Por supuesto, esto es solo una explicación aproximada, ya que es muy difícil 

poner esta experiencia en palabras. Aunque el ejemplo que se ha dado fue solo 

una analogía para explicar este proceso, incluso cuando el ego se consideraba a sí 

mismo como algo ‘distinto y separado del Ser’, también era el Ser, ¡solo que no lo 

sabía! Por eso tuvo que pasar por todo este “proceso alquímico” de 

sumergimiento en su propia fuente para volver a Darse Cuenta.  

Volviendo a la explicación de Śāmbhavopāya, se dice que en este Upāya el 

discípulo debe permanecer “pasivo” y el Guru activo. ¿Qué significa esto? 

Significa que el discípulo no debe hacer nada. La persona debe entrar en un 

estado de “Supremo No Hacer” (a nivel mental, no físico, por supuesto). Cuando 

el discípulo no hace nada con su mente y solo reposa en el Ser, el Guru (el 

Principio Cósmico otorgador de Gracia) hace todo el trabajo -al igual que el caldo 

de químicos transforma a la pelota de hierro cuando ésta solo permanece 

sumergida en su fuente-. De esta manera, no se necesita hacer nada más.  

Ahora, un ejemplo culinario: Cuando uno cocina unas papas en una sartén llena 

de aceite, para que estas papas se cocinen deben permanecer quietas dentro de la 

sartén ¿verdad? Imagina que las papas se mueven de aquí para allá y comienzan 

a saltar por encima de la sartén… ¡NO! Las papas deben permanecer quietas. Sólo 

si permanecen totalmente pasivas pueden ser cocinadas a la perfección. Ahora, si 

son activas y se la pasan brincando de aquí para allá, la cocción no será posible o 

saldrá muy mal. Del mismo modo, la mente debe permanecer totalmente pasiva 

para que esta pueda cocinarse en el Gran Horno de la Conciencia. Esto es 

Śāmbhavopāya.  

Okey, este fue un divertido ejemplo culinario a modo de explicación, y puede ser 

un poco impreciso, sin embargo, con todos estos simpáticos ejemplos que se están 

brindando, lo que se busca señalar únicamente es que para realizar a la 

Conciencia, hay que permanecer como la Conciencia.  



 

35 

Cuando la mente se sumerge en el Ser durante grandes períodos, es solo cuestión 

de tiempo el que todos los nudos del ego se desaten por completo por el Gran 

Fuego de la Conciencia, y que este afortunado individuo retorne a su estado 

original como el Supremo Ser, a saber, Śiva, en este sistema filosófico. 

Entonces, para resumir: Śāmbhavopāya requiere de discípulos de alto calibre que 

estén consagrados a la Suprema Entrega al Señor. Solo requiere de una 

Conciencia libre de pensamientos, por ende, libre de deseos, libre de dudas, libre 

de conflictos y persecuciones.  

Śāmbhavopāya es Entregar TODO al Ser, incluso, nuestro pequeño sentido 

de individualidad. Este es el medio de la Suprema Entrega, el Upāya más alto en 

el sistema Trika, y solo requiere que descansemos en nuestro propio Ser, hasta 

volvernos idénticos a Él. No se trata de alcanzar algo nuevo, sino de retornar a 

nuestra condición natural no fabricada como la Conciencia. Esto es lo que ya 

somos en esencia, pero debido a la noción de ser un individuo limitado, hemos 

olvidado esta condición siempre presente las 24 horas del día. 

 

La primera sección de los Śivasūtra-s (la escritura primordial en el Shaivismo No 

dual de Cachemira) trata completamente sobre Śāmbhavopāya. El quinto 

aforismo de esta sección dice lo siguiente: 

 

उद्यमो भैरवः ॥५॥ 

Udyamo bhairavaḥ||5|| 

“Bhairava -el Ser Supremo- es un repentino destello o elevación de la 

Conciencia Divina” 

 

[…] Ese "udyama" o repentino surgimiento de la Conciencia, aparece en aquéllos 

que están consagrados a la Devoción y poseen el Tesoro de la atención en este 

Principio Interno. Esto es lo que se ha enseñado en el quinto aforismo de los 

Śivasūtra-s. 

 

(una porción del comentario de Kṣemarāja sobre Śivasūtra-s I.5) 

 

 

 

 

 



 

36 

Se han establecido dos requisitos para experimentar la elevación o 

surgimiento de la Conciencia Divina (udyama): 

 

1) Devoción: Con esta palabra, no se está queriendo decir necesariamente que 

tienes que estar alabando al Ser en voz alta todo el día. No, la devoción no tiene 

que ver necesariamente con signos externos. La devoción puede expresarse de 

múltiples maneras. Por ejemplo, una de ellas es seguir las enseñanzas del Trika y 

ponerlas en acción. Escuchar estas palabras y meditar en ellas es otro signo de 

devoción. En definitiva, la devoción es sencillamente continuar dedicado a Dios, 

sea cual sea la forma en que puedas hacer esto. Estar leyendo este documento es 

una especie de Devoción también.  

2) Atención en el Principio Interno: Esto significa llevar la atención al 

Testigo -al Sujeto-. Este Principio Interno es la Conciencia, Śiva. Utilizas tu Poder 

de Voluntad para llevar la atención a este Testigo o Principio Interno. Realmente 

esto es solo una forma de hablar, ya que un objeto -el ego- no puede meditar en 

el Sujeto -Śiva-. Para arrojar más luz, cuando se habla de “meditar en el Testigo 

Interno” significa realmente, permanecer como el Testigo. Todos pueden                             

-teóricamente al menos- permanecer como la Conciencia Testigo, pero en la 

práctica, sólo aquéllos que posean verdadera Devoción podrán hacerlo.  

La Devoción es el motor que te impulsa hacia adentro. El acto de permanecer 

como la Conciencia Testigo libre de pensamientos es sostenido por la Devoción o 

fuerte interés. La gente con poca o ninguna Devoción no podrá llevarlo a cabo, al 

menos, no por periodos de tiempo prolongados, ya que todavía se encuentran 

demasiado obnubilados por su mente y cosas externas.   

Cuando una persona se siente completamente impotente frente a la vida, la 

Devoción surge en ella en forma natural. Dicha persona valorizará entonces las 

enseñanzas dadas por un Guru, y estas enseñanzas, al ser puestas en acción, 

gradualmente la sacarán de su previo e ignorante modo de vida. Ella entenderá 

que su aparente individualidad es solamente una ilusión, puesto que sólo Dios 

Existe en todas partes. En suma, esa persona se absorberá en el Testigo Interior, 

que es Dios. Esto es Śāmbhavopāya. 

 

Ahora, una frase célebre del gran sabio Abhinavagupta: 

 

“No abandones nada, no aceptes nada; detente, permaneciendo así, 

en tu propio Ser”. 

 

Esta frase representa el corazón de Śāmbhavopāya. En este medio ya no aceptas 

ni rechazas pensamientos, simplemente, permaneces como el Ser. 

 



 

37 

Recuerda nuevamente: Śāmbhavopāya es el medio más importante en la escuela 

Spanda. Los otros dos upāya-s (Śāktopāya y Aṇavopāya) por último 

"desembocan" en Śāmbhavopāya.  

Como se ha dicho anteriormente, los medios o vías indirectas culminan siempre 

en el medio o vía directa. Śāmbhavopāya es sencillamente permanecer disponible 

como la Conciencia libre de pensamientos, incluyendo la idea de “yo soy el 

cuerpo”. Nada más debe hacerse, solo reposar en este Estado.  

Si tienes este estado, no necesitas hacer prácticas adicionales. Sólo permanece así 

y a su debido tiempo, el Ser -Bhairava- se revelará a sí mismo tal cual y como es.   

 

Características de Śāmbhavopāya: 
● Conciencia totalmente desprovista de pensamientos 

● Suprema Entrega / Rendición / Consagración al Ser 

● Devoción al Principio Interno (Śiva o Conciencia) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 

ŚĀKTOPĀYA 

 

Mientras que Śāmbhavopāya es el método más elevado y únicamente consiste en 

permanecer como la Conciencia libre de pensamientos, y Āṇavopāya es la 

realización de prácticas externas tales como ejercicios de respiración 

(Prāṇāyāma-s), Dhyāna o meditación formal, recitación de Mantra-s, rituales, 

etc., Śāktopāya es el sendero intermedio que utiliza el Poder de Jñāna o 

Conocimiento para alcanzar Liberación.  

Como se ha dicho antes, Śāktopāya es un medio donde todavía surgen vikalpa-s 

o pensamientos, por lo cual, la mente sigue activa, pero en vez de someternos a 

ella en forma de esclavitud, utilizamos su Poder -el poder de la mente- para 

rastrear su origen. ¿Cómo se hace esto? llevando la atención al origen de los 

pensamientos cada vez que surgen, es decir, llevando la atención al “Aham o Yo 

Soy”, la fuente de los pensamientos. Otra manera de llegar al mismo lugar es 

poniendo atención en los intervalos o brechas entre pensamientos. De esta forma, 

se accede al mismo espacio, fuente o Conciencia.  

Entonces, una forma de practicar Śāktopāya es: Cada vez que surge un 

pensamiento, puedes preguntarte “¿De dónde surge este pensamiento?”, y con tu 

atención, rastreas el origen del pensamiento hasta llegar a su fuente. Una vez que 

“se llega” a la fuente o espacio en donde se originan todos los pensamientos, te 

encuentras en el ‘YO SOY’, La Conciencia de Ser o Conciencia del Yo. ¡Muy bien! 

Has logrado la meta en Śāktopāya. 

Dentro de Śāktopāya, hay otros dos métodos que se utilizan y que tienen el mismo 

resultado, a saber, fundirse en la Conciencia del Yo o Aham (Yo Soy). Estos 

medios son: comprender a la mente y generar Śuddhavikalpa-s o pensamientos 

puros. Vamos a estudiarlos más tarde. 

Entonces, Śāktopāya, al ser un medio que utiliza Jñāna o Poder de Conocimiento, 

comprende metodologías que implican utilizar la mente y el intelecto a nuestro 

favor para finalmente conducirnos al Ser. Es como ponerle una trampa a la mente 

para que caiga en sus propias fauces.  

Ahora, vamos a ver las distintas metodologías dentro de este Upāya. 

 

 

 

 

 

 

 



 

39 

LLEVAR LA ATENCIÓN A LA FUENTE DE LOS 

PENSAMIENTOS (“AHAM O YO SOY”) 

 

Como en este Upāya la persona todavía tiene pensamientos y no tiene suficiente 

Poder para aplicar Icchāśakti o Poder de Voluntad -como en Śāmbhavopāya- y 

así poder detener su mente por completo, una forma de realizar este método es el 

siguiente:  

Supongamos que un Guru te da el Mantra “Om̐ namaḥ śivāya”, y te dice: “Repite 

este Mantra una sola vez y luego, presta atención a la fuente de donde se origina 

el Mantra y en donde se sumerge”. Como puedes ver, este es un método de 

Śāktopāya, porque el interés no está puesto en la fórmula sagrada sea cual sea, 

sino, en hallar la fuente de donde surgen y se sumergen todos los Mantra-s o 

pensamientos, a saber, en Aham o Yo Soy. Cuando uno realiza esta práctica, logra 

darse cuenta fácilmente del ‘fondo o sustrato’ desde el cual se originan y se 

disuelven todos los pensamientos. Esta Conciencia de Ser es Śakti, a saber, la 

Conciencia de Ser, Aham o Yo Soy. 

A esta Conciencia de Ser también se le llama Mahāhrada o “Gran Lago” (no te 

confundas con tantos nombres, pues, todos apuntan a lo mismo). ¿Por qué “Gran 

Lago”? Porque la Conciencia es profunda, calma y transparente como un Gran 

Lago. Entonces, este Gran Lago o Yo Soy, es la fuente generativa de todos los 

Mantra-s.  

La voz mental que estás escuchando ahora mismo proviene del "Yo Soy". Todos 

tus pensamientos y emociones provienen del “Yo Soy”, y todos los Mantra-s o 

fórmulas sagradas surgen del "Yo soy" también. 

 

 

 

 



 

40 

Tal como se menciona en el aforismo 22 de la primera sección de los Śivasūtra-s: 

“Uniéndose con el Gran Lago, el Yogī tiene la experiencia de la fuente generativa 

de todos los Mantra-s” ||22|| 

 

Y también en el aforismo 16 de la tercera sección de la misma escritura: 

“Establecido en el poder de la Suprema Śakti o la perfecta Conciencia del Yo, 

que es como un "asiento" para él, el Yogī iluminado fácilmente se zambulle en el 

Lago de la Divina e Inmortal Conciencia” ||16|| 

 

Otra forma de darse cuenta del Yo Soy, es meditando en el intervalo o brecha 

entre pensamientos. Si te resulta muy difícil llevar la atención al origen de los 

pensamientos, entonces, pon la atención en el intervalo entre dos pensamientos 

-justo en el espacio donde termina uno y empieza el otro-. Este espacio al que 

logras acceder es la misma fuente o ‘Yo Soy’, desde el cual, surgen, se sostienen y 

se disuelven todos los pensamientos.   

 

 

 

Entonces, cualquiera de las dos formas, ya sea rastrear los pensamientos hasta su 

lugar de origen, o bien, llevar la atención a la brecha o intervalos entre 

pensamientos, pertenecen a Śāktopāya y conducen a lo mismo: Darse Cuenta de 

la fuente, Aham o Yo Soy.  

Cuando se capta este Aham o Yo Soy, solo es cuestión de tiempo para que la mente 

comience a reposar por periodos de tiempo cada vez más largos en su propio 

origen, a saber, en este Gran Lago o Conciencia. 



 

41 

Entonces, si alguien se pregunta “¿Cuál es la diferencia entre Śāktopāya y 

Śāmbhavopāya?” La principal diferencia es que en Śāktopāya todavía hay 

pensamientos y en Śāmbhavopāya no hay pensamientos. 

Como en Śāktopāya el discípulo todavía posee pensamientos, debe utilizar la 

atención para meditar en la fuente o intervalo entre pensamientos. Cuando hace 

esto, utiliza la energía de la propia mente activa a su favor para escudriñar                              

-investigar o examinar- el origen de los pensamientos. Por supuesto, la meta en 

Śāktopāya es conducir a Śāmbhavopāya.  

Otra de las grandes diferencias radica en la actitud del discípulo, por ejemplo: En 

Śāktopāya, cuando aparecen emociones o pensamientos, uno debería llevar la 

atención al lugar de origen de esas emociones o pensamientos hasta llegar al 

“Aham o Yo Soy”. Entonces, al separarse de los objetos y rastrear su lugar de 

origen, la atención se dirige únicamente a la fuente de todos ellos.  

En Śāmbhavopāya, en cambio, no se tiene esta actitud de rechazo a los 

pensamientos. Al no haber ningún soporte, tampoco busca el origen de los 

pensamientos ¿Por qué? Porque en Śāmbhavopāya hay unidad. Esto quiere decir 

que, aunque eventualmente puedan aparecer pensamientos, estos no se perciben 

como separados de uno mismo. Hay percepción del Sujeto (Testigo) y de los 

objetos (pensamientos), pero no se perciben como dos entidades separadas o 

distintas entre sí, por lo cual, en este upāya no se aceptan ni se rechazan 

pensamientos, uno simplemente permanece como el Ser. Producto de esta 

actitud, naturalmente se ingresa en un estado completamente libre de vikalpa-s 

o pensamientos.  

En resumen: Mientras en Śāktopāya se busca separar al Sujeto (“Aham o Yo”) del 

objeto (pensamientos) y llevar la atención solamente al Sujeto; en Śāmbhavopāya 

no hay movimiento de la atención, porque Sujeto y objeto permanecen como lo 

mismo. En este caso, solo hay permanencia en el Ser. 

Entonces, cuando utilizamos el poder de la atención para rastrear el origen de los 

pensamientos, esto es Śāktopāya, ya que utilizamos el poder de la mente activa 

para rastrear su propio origen -como hemos repetido innumerables veces, este 

Upāya utiliza el punto de vista de Śākti, la Conciencia de Ser o Yo Soy-. Cuando 

la mente logra reposar en su origen y permanecer como el Ser, esto es 

Śāmbhavopāya, y cuando hay investigación -examinación- de la propia 

Conciencia utilizando la mente, esto es Śāktopāya. Muy simple de entender, ¿no 

es cierto? 

Esta ha sido la primera técnica de Śāktopāya, pero hay dos más por delante: 

Comprender a la mente y generar Śuddhavikalpa-s o Pensamientos Puros. Vamos 

a verlas. 

 

 

 



 

42 

COMPRENDER A LA MENTE 

 

Otro método totalmente indispensable dentro de Śāktopāya es: Comprender a la 

mente. ¿Por qué? Porque cuando uno comprende la naturaleza de su propia 

mente, es decir, la naturaleza de la cual están compuestos todos los 

pensamientos, la mente se aquieta espontáneamente y de forma natural. Por lo 

cual, este es otro método muy efectivo para entrar en las aguas de la Conciencia 

del Ser o Yo Soy. 

 

Vamos a verlo en el siguiente aforismo: 

«Es únicamente Citi -Conciencia- la que, descendiendo desde la etapa de 

Conciencia Pura, se contrae a Sí Misma asumiendo la forma del objeto conocible; 

y también es Citi la que se vuelve la mente ||5||».  

 

(Pratyabhijñāhṛdaya, aforismo 5) 

 

Se dice que el quinto aforismo en el venerable Pratyabhijñāhṛdayam es la sangre 

del sendero espiritual ¿Por qué? Porque si uno comprende plenamente que su 

propia mente es Citi (Conciencia) tras haber pasado por un proceso de múltiples 

contracciones, la mente se aquieta por completo. En otras palabras, gracias a esta 

comprensión que ha sido obtenida mediante el Poder de Jñāna o Conocimiento, 

la mente se aquieta naturalmente, y finalmente, aterriza en el estado desprovisto 

de pensamientos en Śāmbhavopāya. 

Vamos a explicarlo detenidamente: Todos los pensamientos son letras, y todas 

las letras son emanaciones de la Conciencia, por ende, son chispas de Śākti. Es 

decir, todos los pensamientos están hechos de la misma sustancia que la 

Conciencia Original. Como la Conciencia del Ser es Śākti, los pensamientos que 

surgen de ella también son emanaciones de Śākti. Las letras no están hechas de 

un material distinto de la fuente de la cual surgen, en otras palabras, la sustancia 

fundamental de todos los pensamientos es Citi (Conciencia). Por consiguiente, si 

todas las letras surgen de la Conciencia… ¡Están hechas de Conciencia! Por ende, 

los pensamientos, que son un conjunto de letras, no son otra cosa que chispas de 

Śākti (chispas de Citi o Conciencia). 

Entonces… ¿Cómo puede ser la mente un obstáculo cuando ella misma es Citi o 

Conciencia?  

Reflexiona en estas palabras. 

 

 



 

43 

Al igual que se menciona en el tercer aforismo de la tercera sección de la 

Śivasūtravimarśinī: 

 

“Incluso el conocimiento nacido de la mente está lleno de Luz, entonces…  

¿Cómo puede ello -el conocimiento nacido de la mente- ser esclavitud?” 

 

(Śivasūtravimarśinī, III, 3) 

 

Entonces, si mediante el poder de comprensión (Jñāna o Conocimiento), puedes 

comprender que tu propia mente no es nada más que Śākti, y Śākti es Conciencia, 

desaparecen todos los obstáculos. ¡Pues todos los aparentes ‘obstáculos’ no son 

otra cosa más que Conciencia! Así que incluso todos los obstáculos mentales, al 

estar hechos de Śākti, son únicamente Śākti o Conciencia.  

Cuando se reflexiona en esto, la mente se aquieta de forma natural. 

Este es el método más elevado dentro de Śāktopāya. Si se comprende que la 

propia mente es Śākti, la mente se detiene espontáneamente y aterriza en el 

estado libre de vikalpa-s o pensamientos, en Śāmbhavopāya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

44 

GENERACIÓN DE ŚUDDHAVIKALPA-S O PENSAMIENTOS PUROS 

 

Este es otro método dentro de Śāktopāya: la generación de Śuddhavikalpa-s o 

pensamientos puros. ¿Qué es esto? Vamos a verlo. 

Naturalmente, vivimos generando vikalpa-s o pensamientos que se relacionan 

con la idea de ser un individuo limitado. Generalmente nuestros vikalpa-s o 

pensamientos suelen ser del siguiente estilo:  

“Tengo que hacer un trámite”, “tengo hambre”, “deseo un nuevo trabajo”, “quiero 

un novio/una novia”, “necesito más dinero”, “cuando cumpla con este proyecto 

voy a sentirme satisfecho”, “qué rápido pasa el tiempo”, “que viejo estoy”, “tengo 

que ir al supermercado”, “estoy preocupado por mis hijos”, “necesito un auto 

nuevo”, “extraño a esta persona”, “si tuviera esto o lo otro me sentiría pleno”, etc. 

La generación constante de este tipo de pensamientos no nos conduce a una 

captación de nuestra Verdadera Naturaleza, sino que, al contrario, conducen a 

más y más esclavitud. Con esto NO se quiere decir que deba haber una anulación 

de la mente práctica o funcional, NO. A lo que apunta es que a fines de realizar 

nuestra Verdadera Naturaleza -en otras palabras, darse cuenta de lo que Uno Es- 

necesitamos identificarnos durante el mayor tiempo posible con Parabhairava, y 

no podemos llevarlo a cabo adecuadamente si todo el día estamos identificados 

con nara -el individuo limitado-. 

En otras palabras, es muy difícil percatarnos de nuestra Divina Naturaleza si todo 

el tiempo estamos generando pensamientos relacionados con ser un individuo 

limitado. La mayor parte de nuestros pensamientos son mundanos, y constan de 

deseos, sueños insatisfechos, tareas por cumplir, preocupaciones, pasado, futuro, 

etc. Como verás, la mayoría de nuestros pensamientos están basados en el “yo 

ficticio” y en el espacio-tiempo, por lo cual, nunca están repletos de la divina 

captación de nuestro Yo Real, a saber, de la toma de conciencia de “Yo Soy 

Parabhairava”. La realidad es que vivimos la mayor parte del tiempo en un sueño 

mental. 

Incluso, estos pensamientos mundanos son Citi o Conciencia también, pero 

desafortunadamente, no nos percatamos de ello por estar durmiendo en los 

brazos de la ignorancia. Por esta razón, por lo general, se necesitará de la 

generación de Pensamientos Puros (Śuddhavikalpa-s) que nos ayuden a erradicar 

este tipo de pensamientos limitados y conducirnos a la toma de conciencia de 

Quienes Somos realmente. Estos pensamientos puros acerca de nuestro 

Verdadero Ser, se encuentran, sobre todo, en las Escrituras No Dualistas de 

Parabhairava. 

Entonces, cuando uno lee estas Escrituras No dualistas, automáticamente se topa 

con las siguientes ideas: “Yo Soy Dios”; “Yo soy Śiva”; “Yo Soy Parabhairava”; “Yo 

soy el Ser del Universo Entero”; “Estoy en todas partes”; “Soy Todo”; “No hay 

obstáculos para Mí”; “El Universo es Mi Cuerpo”, etcétera. 



 

45 

La lectura de estas Sagradas Escrituras hace que la mente se llene de las ideas 

correctas, y de esta manera, se elimina la ignorancia intelectual acerca de lo que 

Realmente Somos. A partir de una firme ponderación y comprensión de nuestro 

Verdadero Ser, es mucho más fácil poder acceder a la Conciencia libre de 

pensamientos.  

Imagina leer una escritura en donde todo el tiempo se te esté diciendo: “Eres 

limitado”, “necesitas más dinero para sobrevivir”, “si no haces esto o aquello 

serás un fracasado”, “tu cuerpo está viejo”, “te quedan pocos años de vida”, 

“¿cómo pagarás el alquiler?”, “necesitas una novia o un novio”, etc. Está bien, 

no creo que exista una escritura sagrada que hable sobre esto, pero si podemos 

toparnos con todas estas ideas mediante los canales de noticias, en casa con 

nuestras familias, en nuestro lugar de trabajo, en las reuniones con nuestros 

amigos e incluso en las redes sociales ¿no es cierto? Todo el tiempo estamos 

consumiendo ideas erróneas que conducen a más ceguera y esclavitud.   

Si uno pasa todo el día con pensamientos referidos a: “soy una persona común y 

corriente y necesito esto o aquello”, nos alejamos de la Verdad Divina. ¿Y cuál es 

esta Verdad Divina? Que Yo Soy Dios.  

Por esto, la lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava nos ayuda a 

impregnar nuestra mente de Conocimiento Puro (Conocimiento Verdadero, 

Conocimiento No Dual). La lectura de las Escrituras No dualistas incrementa la 

convicción acerca de nuestra Verdadera Naturaleza, y nos ayuda a erradicar la 

noción de ser un individuo limitado.  

Hay personas que dicen que este método no sirve, puesto que “utilizar la mente 

con ideas positivas es una forma de autosugestión o autoengaño y no conduce a 

la Realidad”. Recuerda que Śāktopāya es el upāya o medio que utiliza Jñāna o el 

Poder de Conocimiento, en otras palabras, que utiliza el poder de la mente y el 

intelecto para salir de la esclavitud que ha sido generada por la propia mente. 

Piénsalo de esta manera: hemos caído en la esclavitud a causa de pensar 

incorrectamente, y ahora, debemos salir de la esclavitud haciendo lo contrario, es 

decir, pensando correctamente. La razón por la cual persiste la ignorancia de ser 

individuos limitados es producto de haber recibido una educación errónea desde 

que nacimos, en otras palabras, se nos ha repetido cual Mantra que somos 

individuos limitados sujetos a nacimiento y muerte. Entonces, si todo el 

conocimiento que produce esclavitud fue engendrado por medio de la propia 

mente tras haber recibido una educación errónea desde que nacimos, ¿quién dice 

que no podemos salir de la autoinventada esclavitud con conocimiento correcto, 

repitiéndonos las ideas contrarias? Lejos de tratarse de autosugestión, lo único 

que se está llevando a cabo mediante la lectura de escrituras No dualistas es 

reafirmar la Verdad de quienes somos, y alimentarse de Verdad, solo puede 

conducir a más Verdad.  

 

 



 

46 

Así que, no tengas miedo de implementar este método, pues te aseguro que 

cuando tu mente empieza a llenarse de ideas correctas por medio de la lectura de 

las Escrituras No dualistas, comienzas a pensar correctamente, y una mente 

repleta de ideas correctas, sólo puede conducir a una expansión de tu Verdadera 

Naturaleza, en otras palabras, a la Paz y al Silencio de tu Propio Ser. 

En conclusión, la generación de Śuddhavikalpa-s o Pensamientos Puros se logra 

por medio de la lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava.  

 

Los Śuddhavikalpa-s tienen una función positiva y una función negativa:  

- La función positiva de los pensamientos puros es la de incrementar 

nuestra convicción de que somos Dios, de esta manera y a través del Fuego 

del Conocimiento, vamos forjando un intelecto apropiado para que pueda 

reflejar la Verdad correctamente.  

 

- La función negativa del Śuddhavikalpa o pensamiento puro es erradicar la 

dualidad y la noción de ser un individuo limitado. 

 

Entonces, si alguien les pregunta: “¿Qué método del Trika está compuesto por la 

lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava?” La respuesta es: 

¡Śāktopāya!, porque utiliza Jñāna o Poder de Conocimiento para aprender a 

razonar adecuadamente y así aterrizar naturalmente en un estado libre de 

pensamientos y obtener Liberación. Espero que esto sea claro. 

Recuerda: no subestimes el Poder de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava. 

Cuando la mente se alimenta de ideas correctas tales como: “Yo Soy el Ser”, “Yo 

Soy Dios”, “Yo Soy lo Absoluto”, etc., esta se impregna de una Fuerza que conduce 

muy fácilmente a que nos identifiquemos con el Ser del Universo Entero. Es por 

esta razón que la lectura de las Escrituras No Dualistas es clave en la Filosofía 

Trika, ya que estas eliminan la ignorancia intelectual y nos conducen rápidamente 

a la identificación con Parabhairava.  

Este método junto con la comprensión de la mente, son un verdadero tesoro de 

Śāktopāya. 

 

Características de Śāktopāya: 
● Llevar la atención a la fuente de los pensamientos (Aham o Yo Soy) 

● Comprender a la mente 

● Generar Śuddhavikalpa-s o pensamientos puros a través de la lectura de 

las Escrituras No Dualistas de Parabhairava 

 

 



 

47 

ĀṆAVOPĀYA 

 

En este Upāya (medio o método), estarás utilizando la energía vital (prāṇa), el 

cuerpo físico/los sentidos y los objetos externos para volverte consciente de tu 

Naturaleza Esencial. Esto es así debido a que el Ser Supremo (Tú) todavía se 

considera un individuo limitado dotado de cuerpo, mente, intelecto, energía 

vital, etc.  

Āṇavopāya utiliza Kriyāśakti o Poder de Acción, ya que se basa en realizar 

acciones -mayormente con el cuerpo- para acercarse a la Liberación. En este 

medio entran todos los tipos de ejercicios físicos, respiratorios, técnicas de 

concentración, etc.  

Cuando una persona no puede aquietar su mente por medio de la Voluntad (en 

Śāmbhavopāya) o por medio de la Comprensión (en Śāktopāya) necesita 

realizar Kriyā-s o Acciones para sumergirse en su propio Ser (en Āṇavopāya). 

¿Por qué? Porque esta persona todavía se identifica con ser un aṇu o individuo 

limitado, en otras palabras, con ser el cuerpo.  

Este es el upāya inferior en la escuela Spanda, simplemente, porque como en este 

nivel el aspirante todavía no comprende la naturaleza de su mente (ni que hablar 

de detener sus pensamientos) necesita realizar muchos esfuerzos para lidiar con 

ella.  

Āṇavopāya es generalmente el método por el cual comienzan la mayoría de los 

aspirantes espirituales. Digo generalmente, porque por supuesto, hay 

excepciones. Cuando una persona realiza métodos de Āṇavopāya -y del resto de 

los upāya-s también-, acumula Sādhanāśakti (poder proveniente de la sādhanā o 

prácticas espirituales) y sus Cakra-s o centros de poder en el cuerpo sutil se 

cargan de energía, produciendo varias transformaciones a nivel físico y 

psicológico.  

Adicionalmente, dentro de la escuela Spanda, al ser una escuela progresiva donde 

existe espacio y tiempo y hay una serie de procesos para alcanzar Liberación, un 

aspirante espiritual debe acumular suficiente mérito y experiencia por medio de 

los distintos upāya-s antes de obtener el estado final de Mukti (Iluminación), o 

carecerá de Poder proveniente de la Sādhanā (sādhanāśakti). ¿Qué significa esto? 

Significa que si este Poder no se encuentra en el aspirante, le será muy difícil 

asimilar la experiencia de Liberación Final. 

Si el aspirante no posee mérito ni experiencia suficientes, generalmente el Poder 

del Ser montará para él ‘el velo de Māyā’. En otras palabras, si el aspirante no se 

encuentra lo suficientemente listo para la Gran Experiencia, en lugar de 

Iluminación, experimentará el oscuro vacío de Māyā. ¿Por qué el Ser hace esto? 

Porque en caso contrario, la experiencia final de Liberación podría destrozar el 

cuerpo-mente del aspirante por completo.  



 

48 

El velo de Māyā es un estado donde no hay pensamientos, pero tampoco hay 

Poder de Acción ni Bienaventuranza. Es decir, esta persona experimentará una 

especie de “sueño profundo despierto”, una especie de vacío. Muchas personas se 

quedan allí y piensan que este es el estado de Iluminación Final, pero no. La 

experiencia de “vacío” puede constituir un peldaño en el proceso de Liberación, 

pero no es en absoluto la Meta en Trika.  

Como se ha dicho antes, la acumulación de Sādhanāśakti impide que el sistema 

físico y psicológico del aspirante se rompa por completo durante la intensidad de 

la experiencia de Liberación. Si alguien totalmente desprovisto de mérito y 

experiencia fuese expuesto a una plena revelación de la Más Alta Realidad de 

repente, se derrumbaría instantáneamente. Sería como una hormiga ascendiendo 

a la categoría de ser humano de forma abrupta. Si esto sucediese, esa persona no 

podría comprender lo que le está pasando, incluso, podría terminar con algún 

problema mental o morir en el proceso. 

En teoría, el Ser Supremo puede otorgar Liberación a cualquier criatura viva 

sobre la tierra debido a Su Libertad Absoluta, sin embargo, en la gran mayoría de 

los casos, le dará Liberación solamente a aquellos que se encuentren preparados 

para recibirla, tras haber pasado, generalmente, por un largo proceso en el 

Camino Espiritual. Esto no es un capricho ni algo arbitrario, por el contrario, es 

una especie de “protección” infundada por el propio Poder del Ser. ¿Por qué? 

Porque si este Poder le diera Liberación a cualquier persona que no se encuentre 

preparada para recibirla, su sistema podría colapsar.  

Por lo que, generalmente, este Poder pondrá a la persona a realizar prácticas 

espirituales (meditar, repetir mantra-s o estudiar escrituras durante mucho 

tiempo) antes de darle la experiencia Final de Liberación. Claramente, existen 

algunas excepciones. A lo que se trata de apuntar es que todos estos procesos de 

“reacondicionamiento físico y mental” infundados por el Poder del Ser mediante 

las distintas prácticas espirituales, sirven para preparar al cuerpo-mente antes de 

la experiencia de Turīyātīta.  

En suma, todo este proceso se encuentra totalmente regulado por la inteligencia 

suprema del Poder del Ser. Entonces, la Liberación Final, también denominada 

“Iluminación Espiritual”, prácticamente nunca es barata y disponible para todos 

así como así. Además, luego de la experiencia de Liberación, se entra en un 

proceso de estabilización que puede durar mucho tiempo también, y para esto, la 

condición ideal es que la persona se encuentre dotada con el suficiente 

conocimiento y experiencia.  

Dicho todo esto y volviendo a la explicación de Āṇavopāya, vamos a ver algunos 

métodos pertenecientes a este medio. Cómo se darán cuenta más adelante, todas 

las técnicas pertenecientes a este upāya tienen como fin último incrementar 

nuestro poder de concentración e internalizar nuestra mente. Cuando la 

concentración (Dhāraṇā) se mantiene por mucho tiempo, a eso se le llama 

meditación (Dhyāna). 

 



 

49 

RECITACIÓN DEL MANTRA 

 

La recitación del Mantra es una forma de Dhyāna o meditación. Mientras que en 

Śāktopāya utilizábamos un Mantra una sola vez para examinar su fuente o lugar 

de origen, es decir, para sumergirnos en Śakti o Yo Soy -de ahí el nombre, 

Śāktopāya o medio de Śākti-, en Āṇavopāya, la atención no reposa en la Divina 

Conciencia del Yo (el Sujeto), sino en el Mantra mismo (el objeto). 

 

Mantra-s de nuestra tradición:  

● Om̐ namaḥ śivāya 

● Guru Om̐  

 

Estos son los dos Mantra-s pertenecientes a nuestra tradición. Puedes elegir uno 

y repetirlo por dentro (mentalmente, no en voz alta) a la misma velocidad en la 

que van tus pensamientos. La recitación del Mantra sirve para ralentizar la mente 

y concentrarla en un solo punto. Al mismo tiempo, cuando estás concentrado 

repitiendo un Mantra, excluyes todos los demás pensamientos que hay en tu 

mente.  

Adicionalmente, esta práctica es muy útil para comenzar a llevar la atención hacia 

dentro y que la mente se vuelva cada vez más introvertida. Entonces, cada vez que 

te encuentres pensando en esto o aquello, vuelve a la recitación interna del 

Mantra. De esta manera, eliminarás todos los vikalpa-s o pensamientos de tu 

mente, y solo quedará el Mantra. Al emplear esta práctica durante repetidas veces 

cada día, tu mente se volverá lo suficientemente atenta para morar por grandes 

periodos de tiempo en el interior.   

Si no puedes realizar los métodos de Śāmbhavopāya o Śāktopāya, escoge uno de 

estos dos Mantra-s sagrados y recítalo internamente con mucha atención la 

mayor cantidad de veces que puedas durante el día, al ritmo de tu respiración. Es 

importante que no hagas este ejercicio de forma mecánica o queriendo “conseguir 

algo”. Es habitual que el ego realice acciones únicamente pensando en los 

resultados. Intenta realizar la repetición del Mantra completamente en el 

presente, y no para obtener algo a futuro. Recuerda que tu Propio Ser se 

encuentra siempre en el presente como Tú Mismo. El Mantra solo te ayudará a 

morar allí.  

Ahora, mira el siguiente cuadro: 

Śāktopāya La atención no descansa en el Mantra, sino en su fuente o YO 
SOY.  

Āṇavopāya La atención no descansa en la fuente o YO SOY, sino en el Mantra 
mismo. 

 



 

50 

Como puedes ver, en Śāktopāya hay más conciencia del origen de todo que en 

Āṇavopāya. Por ejemplo: si me concentro en el Mantra sin ser consciente de la 

fuente de donde surge, es una práctica que pertenece a Āṇavopāya. Sin embargo, 

a medida que me vuelvo más consciente de la fuente de donde se origina el 

Mantra, la práctica se transforma gradualmente en una de Śāktopāya. Todo 

depende de dónde enfoque mi atención. Si coloco mi atención sobre la natural y 

no fabricada Conciencia del Yo, mi práctica pertenece a Śāktopāya, y si la pongo 

en cualquier objeto que aparece dentro de esta Conciencia del Yo, mi práctica 

pertenece a Āṇavopāya. Esto es claro ¿verdad? 

 

Si vas a ir por esta práctica, haz esto:  

 

- Recitación en la vida cotidiana: Repite el Mantra internamente 

mientras te encuentres haciendo tus actividades cotidianas. Solo 

concéntrate en el Mantra y recítalo por dentro cada vez que te acuerdes 

durante el día, hasta que tu atención se haga lo suficientemente estable 

para poder meditar en el origen del Mantra, a saber, en la Conciencia del 

Yo, mientras realizas tus actividades diarias. 

 

- Recitación durante la meditación formal: Con la columna erguida y 

las piernas cruzadas, cierra los ojos y recita el Mantra mentalmente. El 

tiempo máximo que se recomienda llevar a cabo esta práctica es de una 

hora y media por día, no más. Entonces, repite el Mantra lentamente por 

dentro, al ritmo de tu respiración. Cuando la mente se escape al pasado o 

al futuro, sencillamente, vuelve a llevar tu atención a la repetición del 

Mantra. Si repentinamente observas que tu mente se queda en silencio, 

simplemente, quédate en silencio y no hagas nada más. Si regresan los 

pensamientos, vuelve a recitar el Mantra otra vez hasta que tu mente se 

quede en silencio nuevamente, y simplemente, descansa allí en el estado 

libre de pensamientos. Entonces, utiliza el Mantra solamente como una 

herramienta para eliminar el resto de los pensamientos. Cuando tu mente 

se quede en silencio, simplemente descansa allí. (Tal como se dijo antes, 

es importante no realizar la meditación formal por más de una hora y 

media por día. Puedes ponerte una alarma o temporizador si gustas. 

Realizarla por más tiempo puede generar problemas en tu sistema físico y 

energético. La meditación genera mucho fuego interno y es muy poderosa, 

no hay que subestimarla entonces). 

 

 

 

 



 

51 

PRĀṆĀYĀMA-S O EJERCICIOS RESPIRATORIOS 

 

El Guru le enseña un prāṇāyāma al discípulo y este lo sigue al pie de la letra. Sin 

embargo, en nuestra tradición, el mejor prāṇāyāma es el prāṇāyāma natural, es 

decir, nuestro proceso respiratorio tal cual y como es. Entonces, una de las 

técnicas que podemos emplear es prestar atención a nuestra propia respiración 

natural. Cuando la mente se desconcentre o se vaya de un lugar a otro, 

simplemente, vuelve a posar la atención en tu respiración, una y otra vez. 

Este ejercicio al igual que la recitación del Mantra se puede aplicar durante todo 

el día mientras se realizan las actividades cotidianas. Mientras se actúa, se lleva 

parte de la atención a la respiración. Es importante no querer controlar la 

respiración ni alterar su ritmo, simplemente, se trata de observar su flujo natural 

tal cual y como es.  

A su vez, puedes utilizar la respiración como herramienta de concentración 

durante las sesiones de meditación formales. Entonces, repites el mismo 

procedimiento que se menciona en el apartado anterior, pero en vez de llevar la 

atención al Mantra como soporte, llevas tu atención a la respiración. Cada vez que 

vienen pensamientos, vuelves a llevar tu atención a la respiración, y cuando tu 

mente se queda en completo silencio, simplemente descansas allí y relajas todos 

tus esfuerzos.  

Cuando practiques esta técnica te darás cuenta de que mientras que la mente va 

constantemente del pasado hacia el futuro, nuestra respiración siempre se 

encuentra en el instante presente. Entonces, una excelente forma de volver a la 

presencia de la Conciencia Pura, es llevando nuestra atención a la respiración.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

52 

RITUALES Y ADORACIÓN 

 

Escrituras del Trika tales como el Tantrāloka están repletas de rituales. Sin 

embargo, en esta oportunidad no nos adentraremos en ninguno de ellos.  

Si vas a ir por esta práctica, haz lo siguiente: elige un objeto de adoración. 

Puede ser la imagen de un santo, una estatuilla o cualquier objeto que tengas y 

que encienda tu devoción. Entonces, una vez al día, siéntate con la columna 

erguida frente al objeto de adoración que has elegido, y obsérvalo detenidamente 

con los ojos abiertos. Mientras lo haces, contempla como tu devoción se 

acrecienta dentro de ti.  

Una vez que tu atención se encuentra lo suficientemente absorta en el objeto, 

desplaza parte de tu atención hacia Ti Mismo, es decir, hacia la Conciencia Testigo 

que observa el objeto.  

 

Vamos a ejemplificarlo en un gráfico: 

 

 

 

Con esta práctica, lograrás incrementar el poder de la doble percepción. Es 

decir, ya no observas un objeto y te encuentras totalmente absorbido en él, sino 

que ahora, eres consciente de Ti Mismo (el Sujeto) al mismo tiempo que observas 

el objeto. Las personas que viven en esclavitud, generalmente observan un objeto 

y se olvidan de sí mismos. Por ejemplo, ven un árbol, pero no son conscientes de 

que ellos mismos están observando el árbol, o hablan con una persona, pero no 

son conscientes de los movimientos interiores que se están generando a partir de 

la conversación con esa persona.  



 

53 

Entonces, se puede decir que esta es una de las grandes diferencias entre un 

sādhaka -un practicante espiritual- y una persona común: El primero es 

consciente de sí mismo al mismo tiempo que interactúa con el mundo exterior.  

Cuando la doble percepción se asienta en tu vida, estás creando energía en tu 

sistema que se acumula en tus cakra-s o centros de poder. Sin esta acumulación 

de energía en tu sistema, no es posible la Liberación. Al igual que un gran cohete 

sin combustible, no se producirá ningún despegue. Una de las formas de notar 

que se está generando energía en tu sistema es que comienzas a percibir los 

colores a tu alrededor de una forma más vívida.  

Esta capacidad de llevar la atención adentro y afuera al mismo tiempo es 

verdadera causa de Liberación. La gente común es mayormente consciente 

externa o internamente, pero nunca interna o externamente al mismo tiempo.  

A este estado de doble percepción se lo llama Pratimīlanam en Sánscrito, y se 

lo menciona en el último aforismo de los Śivasūtra-s: 

 

भूयः  स्यात्प्रतिमीलनम्॥४५॥ 

Bhūyaḥ syātpratimīlanam||45|| 

“En lo referente al Yogī iluminado, existe (syāt) una y otra vez (bhūyas) la 

conciencia del Ser Supremo tanto interna como externamente (pratimīlanam)” 

||45|| 

 

Entonces, esta técnica de Āṇavopāya consta de observar un objeto de adoración 

al mismo tiempo que te observas a ti mismo por un lapso de tiempo prolongado -

no más de una hora y media por día si lo haces dentro de tu práctica de meditación 

formal-. Con el tiempo, te darás cuenta que podrás mantener esta doble 

percepción por fuera de la práctica formal, es decir, podrás llevarla a cabo en tu 

vida cotidiana. Mientras observas la naturaleza, mientras hablas con una 

persona, mientras comes o mientras caminas por la calle, notarás como 

espontáneamente te estarás observando a ti mismo al mismo tiempo que 

interactúas con tu alrededor y te mueves por el mundo. Este es un signo de que 

tu atención se está internalizando y constituye una marca de progreso en tu 

camino espiritual.  

A esta misma práctica se la ha denominado de muchas maneras en diferentes vías 

y sistemas filosóficos: "Autopercepción", "Atención en el Sujeto", "Recuerdo de 

Sí", etc. Muchos nombres para la misma medicina definitiva de la ignorancia. 

Cuando practicas esto durante algún tiempo, acumulas suficiente energía para 

Despertar completamente. Este es el secreto de la Liberación.  

Cuando comienzas a practicar esto, ya no haces más las cosas como una máquina, 

NO. Ahora eres plenamente consciente de: <YO estoy haciendo esto>. Atención 

en el Yo. Autopercepción. Autoconciencia. Este es todo el secreto. 



 

54 

Como verás, un ritual es una práctica de Āṇavopāya al comienzo, porque 

generalmente la realizo sin ser consciente de lo que soy -es decir, mi atención se 

encuentra únicamente volcada en el objeto-. Más tarde, cuando mi mente se va 

internalizando con la práctica, voy tomando cada vez más conciencia de Mí 

Mismo al mismo tiempo que adoro al objeto. De esta forma, el ritual que era 

primeramente una técnica de Āṇavopāya se convierte progresivamente en una de 

Śāktopāya, porque cada vez conduzco más mi atención a la Conciencia del Yo.  

Una vez que mi atención reposa por cada vez más tiempo en la Conciencia del Yo, 

tarde o temprano desemboco en Śāmbhavopāya, el estado libre de pensamientos. 

En este estadio, la actividad mental cesa por completo y solo queda la Paz del Ser. 

Éste es el Upāya más alto al que se puede llegar en el Trika, a partir de allí, todo 

el resto es automático. 

Por supuesto, dentro de Āṇavopāya existen muchas otras prácticas, pero como se 

ha dicho al principio del documento, este es un material introductorio y no 

estudiaremos aquí todas las técnicas de meditación, sólo las más relevantes a 

fines de empezar a practicar. 

 

Características de Āṇavopāya: 
● Utilización de objetos externos para agudizar la capacidad de 

Autoconciencia (Mantra-s, prāṇāyāma-s, objetos de adoración, etc). 

● Incremento de la concentración por meditar en un solo punto.  

● Implementación de prácticas formales a fines de acumular Sādhanāśakti 

y ascender a upāya-s superiores. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

55 

EL RECORRIDO DEL DISCÍPULO POR  

LA ESCUELA SPANDA 

 

Como hemos visto a lo largo de todo este documento, la escuela Spanda es una 

escuela muy amplia y rica compuesta de varios medios o métodos, a través de los 

cuales el discípulo va “avanzando” gradualmente hasta llegar a la Meta, a saber, 

Anupāya o iluminación espiritual. 

Āṇavopāya conduce a Śāktopāya, Śāktopāya a Śāmbhavopāya, y por último 

Śāmbhavopāya desemboca en Anupāya. Entonces, aunque el Trika incluya los 

tres Upāya-s o puntos de vista inferiores, el absoluto no dualismo -“Yo soy Śiva o 

Dios”- es la Meta a lograr. 

Se dice que cuando un discípulo llega a un Guru de la escuela Spanda, el Guru va 

a darle al discípulo el upāya más alto, y por último el más bajo. Si un discípulo es 

lo suficientemente inteligente como para poder comprender y aplicar los métodos 

superiores desde el mismo inicio, no necesitará transitar por los métodos 

inferiores.  

Vamos a ilustrar por medio una breve historia lo que sucede cuando 

un discípulo acude a un Guru de esta escuela del Trika: 

Entonces, el discípulo llega a un Guru de la escuela Spanda, y este le dice: “Tú 

eres Dios, la Suprema Conciencia Universal. No necesitas hacer nada, solo gozar 

de tu Ya Realizada Naturaleza. Eres Totalmente Libre y Pleno, mi querido Śiva. 

Ahora, vive tu vida y sé Feliz por siempre”. (Medio: Anupāya. “Yo soy Todo” 

- Punto de vista de Parabhairava -Inmanente en toda la 

manifestación-). 

Si el discípulo no comprende esto, puesto que todavía no tiene una total captación 

de su Verdadera, Plena y Bienaventurada Naturaleza, el Guru le dirá lo siguiente:  

“Está bien discípulo, no te preocupes. Simplemente, mantén la Conciencia libre 

de pensamientos. Al igual que un infinito cielo despejado de nubes, permanece 

en completa disponibilidad hasta que la Gracia se revele. No tienes que hacer 

nada, solo permanecer completamente desprovisto de pensamientos, incluso el 

pensamiento de ser el cuerpo. Vacíate de todo pensamiento mundano y espiritual, 

y solo deja que la Gracia del Guru haga todo el trabajo por ti.  

Por si todavía no has comprendido mis sencillas instrucciones: Sin importar lo 

que haga el cuerpo, solamente mantente como la Conciencia libre de 

pensamientos. La Gracia emergerá en algún momento y se revelará en Ti en toda 

su Gloria”. (Medio: Śāmbhavopāya. Punto de vista de Śiva o Testigo                          

-Trascendente a toda la manifestación-). 

 



 

56 

Si el discípulo no puede seguir las instrucciones de su Maestro ya que su mente 

todavía no es lo suficientemente sutil para quedarse de buenas a primeras libre 

de pensamientos, el Guru le dará el tercer medio o método, Śāktopāya. Le dirá de 

esta manera:  

“Está bien, discípulo, no te preocupes, comprendo que tu mente no esté lista para 

permanecer completamente libre de vikalpa-s o pensamientos. Te pido entonces, 

que medites en tu Conciencia de Yo, a saber, en Aham o Yo Soy. ¿Qué es esto? 

Simplemente, sigue el rastro de todos tus pensamientos hasta llegar a su fuente o 

lugar de origen. Mira desde donde surgen todos los contenidos mentales y enfoca 

tu atención allí. Cuando finalmente encuentres la fuente, medita allí, a saber, en 

la vasta Conciencia del Yo o “Yo Soy”.  

Eventualmente, una vez que se te haga sencillo rastrear el lugar de origen de los 

pensamientos, te será muy fácil regresar allí. Solo tienes que acostumbrar a la 

mente a dirigir la atención al lugar donde se originan todos los pensamientos cada 

vez que surgen. Solo concéntrate en ese punto y mora allí, mi querido discípulo”.  

Sí el discípulo no comprende esto, y dice: “Querido Maestro, gracias por 

explicarme el tercer medio o método, pero todavía mi intelecto es muy denso para 

poder comprenderlo. Me resulta muy difícil llevar la atención al espacio donde se 

originan los pensamientos y descansar allí. ¿Tienes algún otro método para 

darme?” 

El Guru le dirá: “Sí, intenta con este otro método de Śāktopāya, esto hará que 

comiences a comprender tu propia mente y a generar Śuddhavikalpa-s o 

pensamientos puros. La forma de detener la mente con este método es la 

siguiente: Tienes que comprender que cada pensamiento que pasa por tu mente 

son chispas de Śākti. No hay nada que no sea Aham o Yo Soy. Si comprendes esto, 

verás cómo tu mente se detiene naturalmente y descansa espontáneamente en la 

Conciencia del Yo. Simplemente, sigue estimulando la comprensión de tu propia 

mente por medio de la lectura de las Escrituras No Dualistas de Parabhairava, 

hasta que ya no tengas ninguna duda acerca de que Eres la Conciencia Suprema, 

mi querido discípulo”. (Medio: Śāktopāya. Punto de vista de Śākti -Aham, 

Yo Soy o Conciencia del Yo-). 

 

 

 

 

 

 

 



 

57 

Si el discípulo le responde: “Lo siento Maestro, no tengo forma de poder 

comprender que mi mente son chispas de Śākti, y mi intelecto se encuentra muy 

cansado para leer las Escrituras No Dualistas de Parabhairava”. 

El Guru le dirá: Esta bien, discípulo, entonces, repite el Mantra: ‘Om̐ namaḥ 

śivāya’, y medita con los ojos cerrados, la columna erguida y las piernas cruzadas 

todos los días, no más de una hora y media por día. Cuando tu mente se inquiete, 

vuelve a la recitación interna del Mantra hasta que tu mente se aquiete por 

completo, y luego, descansa en ese vasto silencio. Si no quieres utilizar un Mantra, 

entonces, puedes utilizar tu respiración como soporte si así lo deseas.  

Sí el discípulo no puede con esto, el Guru le dará algunos ejercicios de prāṇāyāma 

para calmar su mente y también algunos rituales, para que este comience a 

sentirse digno o merecedor. (Medio: Āṇavopāya. Punto de vista de aṇu o 

individuo limitado). 

Si el discípulo aún no puede meditar sentado, repetir Mantra-s, realizar 

prāṇāyāma-s o rituales, simplemente, el Guru le dirá: “Tu mente se encuentra 

demasiado exteriorizada todavía. Vive tu vida y regresa dentro de unos años, aún 

tienes mucho Karma por quemar”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

58 

MEDITACIÓN EN LA ESCUELA KRAMA 

(LA ESCUELA DE LA SUCESIÓN) 

 

La palabra sánscrita “Krama” significa sucesión. Al igual que el sistema Spanda, 

utiliza el punto de vista de Śakti y hay espacio tiempo en sus procesos espirituales.  

Aunque el Sistema Krama existió al comienzo de Kaliyuga habiendo sido 

introducido por el sabio Durvāsās, fue reintroducido a finales del siglo VII d. C. 

en Cachemira por el sabio Erakanātha, quien también era conocido como 

Śivānandanātha. Erakanātha tuvo solo tres discípulas principales y las tres eran 

mujeres, ya que en esta escuela se le da predominancia a Śakti. Sus nombres eran: 

Keyūravatī, Madanikā y Kalyāṇikā. Estas tres mujeres eran bastante prominentes 

y estaban completamente instruidas en este sistema. Posteriormente, estas 

grandes sabias también iniciaron discípulos, que fueron tanto hombres como 

mujeres. 

Por otro lado, la escuela Krama no reconoce los métodos de los sistemas 

Pratyabhijñā y Kula. Este sistema enseña que la realización debe ser paso a paso 

para que sea firme, por lo que se debe ascender hasta el Estado Último 

progresivamente. Como el Sistema Krama se ocupa de la realización progresiva, 

se interesa principalmente por los procesos de evolución espiritual que ocurren 

dentro del espacio-tiempo. Las escuelas Pratyabhijñā y Kula que estudiaremos 

más adelante, se encuentran más allá del espacio-tiempo, ya que en ellas realizas 

la Meta Final desde el mismo inicio. En cambio, en la escuela Krama, la 

realización de ausencia de espacio y tiempo se experimenta solo al final cuando 

alcanzas la meta, y no durante el proceso.  

La práctica de meditación en este sistema se atribuye principalmente a Śāktopaya 

y a las doce diosas o kālī-s: Se dice que las doce kālī-s son los doce movimientos 

que constituyen cualquier proceso de percepción. Hay cuatro diosas o 

movimientos por cada etapa de la percepción: cuatro etapas para el perceptor, 

cuatro etapas para el acto de percepción y cuatro etapas para el objeto percibido.  

Por ejemplo, si miras cualquier objeto como una vasija, la percepción viaja desde 

ti mismo hasta el lugar donde se encuentra la vasija, y luego, esa percepción viaja 

nuevamente desde la vasija hacia ti mismo, por lo que en el proceso de percepción 

hay espacio y tiempo, porque existe un krama o secuencia en viajar hasta el objeto 

y en regresar de nuevo hacia ti mismo. No es que realizas la vasija en el lugar 

donde se encuentra la vasija, sino que la realizas dentro tu propia mente. Tu 

percepción se ha movido desde tu mente hacia la vasija y luego ha regresado 

desde la vasija a tu mente. Y este proceso de percepción involucra movimiento, 

por ende, espacio y tiempo. 

 

 



 

59 

Otra de las características de este sistema es que involucra el proceso de ascensión 

de Kuṇḍalinī dentro del cuerpo humano de forma sucesiva, ya que cuando la 

Kuṇḍalinī asciende de un cakra a otro, te conduce de un estado de conciencia a 

otro más elevado. Como este proceso de ascensión de la Kuṇḍalinī es progresivo, 

se encuentra dentro de la escuela Krama. Por si no lo sabes, Kuṇḍalinī es otro 

nombre para Śakti o Poder Divino dentro del cuerpo humano. Cuando este es 

despertado por medio del descenso de Gracia o Śaktipāta, es la encargada de 

expandir la Conciencia en el hombre. Tan pronto como este Poder despierta, los 

cakra-s o centros de poder principales ubicados en el cuerpo sutil (más 

específicamente, en el canal central o Suṣumnānāḍī) están obligados a ser 

perforados tarde o temprano. Estos cakra-s son: Mūlādhāra, Svādhiṣṭhāna, 

Maṇipūra, Anāhata, Viśuddha, Ājñā y Sahasrāra. Cuando los cakra-s son 

perforados, toda su energía se libera y este suceso conduce a un estado más 

elevado de conciencia consecuentemente. 

En el momento en que los seis cakra-s principales son penetrados, significa que 

el aspirante ha alcanzado un alto logro en su camino espiritual. Desde allí, la 

Kuṇḍalinī se dirige de forma automática hacia el Sahasrāra, el último cakra 

ubicado en la cima del cráneo -en la coronilla-. Cuando llega allí, la Liberación 

queda en la palma de la mano. Bien, esto ha sido un extremadamente corto 

resumen de un proceso muchísimo más vasto y complejo. 

Entonces, se podría decir que la escuela Krama pone el énfasis en todos los 

procesos espirituales que involucran un progreso dentro del espacio y el tiempo. 

Como en Parabhairavayoga (el Yoga fundado por mi Guru, Gabriel Pradīpaka) el 

hincapié está puesto en la meditación dentro de las escuelas Spanda y 

Pratyabhijñā, no nos detendremos más en esta compleja escuela filosófica.  

 



 

60 

MEDITACIÓN EN LA ESCUELA PRATYABHIJÑĀ 

(LA ESCUELA DEL RECONOCIMIENTO) 

 

Esta es la Escuela del Reconocimiento fundada por el gran sabio Somānanda. 

¿Reconocimiento de que? Reconocimiento del Propio Ser. Según el Trika, Śiva, el 

propio Ser de todos, no puede ser "conocido" ya que no es un objeto conocible, 

sino el Conocedor Mismo. En cambio, Él debe ser "Reconocido" como tal. De esta 

forma, uno no va a conocer a Śiva, sino a reconocer que uno es Él 

verdaderamente. 

El genuino reconocimiento de que uno es Śiva es raro en este mundo, ya que no 

se trata meramente de decir "Yo soy Śiva", sino de realmente Darse Cuenta de la 

propia e inherente unidad con Él. Esto no es barato... es muy difícil de cumplir 

ciertamente, pese a que uno ya es Śiva. Cuando uno se da cuenta de que es Śiva 

todo el tiempo y de forma permanente, esto se conoce como Iluminación 

Espiritual.  

Como dijimos antes, esta escuela fue fundada por el gran sabio Somānanda, quien 

fue Guru de otro gran sabio del Trika, Utpaladeva. Su nombre es Pratyabhijñā, 

"Reconocimiento", porque utiliza el punto de vista de Śiva, y no hay espacio ni 

tiempo en sus procesos espirituales -es decir, no hay “krama” o secuencia-. De 

esta manera, uno tiene que reconocer su condición de Śiva en donde quiera que 

se esté y en ese preciso momento. Esto requiere de un discípulo de alto calibre. 

En esta escuela solo tienes que Realizar, no tienes que practicar. No hay upāya-s 

o medios en el sistema Pratyabhijñā. Simplemente debes reconocer quién eres de 

forma instantánea. Esta escuela por lo tanto no tiene métodos, apunta al 

espontáneo reconocimiento de que no hay nada que hacer y ningún lugar a donde 

ir. Aquí no hay práctica, no hay concentración y no hay meditación. Por la Gracia 

de tu Guru, te das cuenta de que ya eres eso que estás buscando y que nunca te 

has movido de allí.  

Esta escuela filosófica tiene su propia gama de Escrituras, las principales son: 

Śivadṛṣṭi escrita por Somānanda, Īśvarapratyabhijñākārikā-s y 

Pratyabhijñāhṛdayam escritas por Utpaladeva. 

 

 

 

 

 

 

 



 

61 

Algunas de sus características: 

El Reconocimiento es siempre Aquí y Ahora. 

No hay Liberación en el futuro, la Liberación es siempre en el presente y de 

forma instantánea. 

Requiere un discípulo de alto calibre que sea capaz de tener un Pleno 

Reconocimiento de la Conciencia en cualquier momento y bajo cualquier 

circunstancia. 

 

Cuando un discípulo tiene un Reconocimiento de su propia Naturaleza Esencial, 

de lo que se da cuenta es de su Conciencia Interna siempre presente y siempre 

realizada. Esta Conciencia Interna, en Trika es denominada Śiva y es el tattva 1 

dentro de las categorías de la manifestación universal.  

Śivatattva es trascendente al universo. ¿Por qué es trascendente? Porque es un 

Testigo inafectado de los tres estados de conciencia -a saber, vigilia, sueño y sueño 

profundo-, mientras estos tres estados son rotatorios, Śiva, el Testigo, siempre 

permanece como el mismo.  

Entonces, la forma de lograr la meta en Pratyabhijñā es realizando la Conciencia 

Interna No Fabricada -Śiva (tattva 1)-, en cualquier lugar y en cualquier 

momento. Por supuesto, para que el discípulo pueda hacer esto, debe ser capaz 

de entrar en Śāmbhavopāya de buenas a primeras. En otras palabras, el discípulo 

debe tener la capacidad de vaciar su mente y realizar la Conciencia libre de 

pensamientos desde el mismo inicio. 

Una forma de percatarse o darse cuenta de la Conciencia Interna es descartando 

todo lo que NO es esta Conciencia. Utilizando la vía discriminativa: “no soy esto, 

no soy esto, no soy esto”, logras separar al Sujeto de todos los objetos. Cuando 

descartas todos los objetos, por último, lo que queda es el Ser o Conciencia 

Interna. Esto es Śiva o tattva 1.  

Entonces, en Pratyabhijñā no se trata de lograr nada ni de obtener nada en el 

futuro, la Conciencia ya está realizada aquí y ahora, siempre presente como tu 

Propio Ser, solo tienes que darte cuenta de ella y residir allí. 

 

 

 

 

 

 



 

62 

MEDITACIÓN EN LA ESCUELA KULA  

(LA ESCUELA DE LA “TOTALIDAD”) 

 

La escuela Kula fue introducida en Cachemira a principios del siglo V d. C. por 

Śrīmacchandanātha. Más tarde, en el siglo IX, debido a que sus enseñanzas se 

habían distorsionado, fue reintroducida por otro gran sabio de la tradición, 

Sumatinātha. En la línea de maestros que siguieron desde Sumatinātha, 

Somanātha fue su discípulo. Śambhunātha fue el discípulo de Somanātha, y el 

gran Abhinavagupta fue el discípulo de Śambhunātha.  

Kula significa "Totalidad", porque enseña a percibir la Totalidad en cada partícula 

de la manifestación. Este sistema enseña cómo morar en la Conciencia Universal 

en el acto de ascender y descender en la escalera de tattva-s o categorías de la 

manifestación universal. ¿Qué significa esto? Significa que mientras asciendes 

desde lo más bajo hasta lo más alto, estás realizando tu Naturaleza, y mientras 

desciendes desde lo más alto hasta lo más bajo, también estás realizando tu 

verdadera Naturaleza.  

Mientras que en Pratyabhijñā la realización es solamente en la Conciencia Interna 

(tattva 1), en Kula, la realización se encuentra en todas las categorías de la 

manifestación universal, desde Pṛthivī (tattva 36 o elemento tierra), hasta 

Paramaśiva (tattva 0), por lo que su esfera de acción es en Anupāya y no en 

Śāmbhavopāya. La escuela Kula tampoco tiene espacio y tiempo en sus procesos 

espirituales, la realización es siempre aquí y ahora, en todas partes y bajo 

cualquier circunstancia.  

 

En palabras del gran Guru Svāmī Lakṣmaṇa Joo: 

“En el sistema Kula, no hay interrupción en la Realización de tu Propia 

Naturaleza, ya sea en el estado más alto o en el más bajo. Este sistema, por lo 

tanto, te enseña a vivir en la Totalidad.” 

 

Entonces, en la práctica, esta escuela enseña a realizar la totalidad del universo 

en una sola partícula. Toma una partícula de cualquier cosa que exista en este 

universo, y en esa única partícula debes realizar la totalidad de todo el universo.  

Parabhairava en su totalidad se encuentra en una sola partícula. Se debe 

comprender que todo está lleno de la misma cosa, y que esa cosa está llena de 

todas las cosas. Podemos ejemplificarlo con la siguiente metáfora: “La persona 

que ve el anillo no ve al oro, y la persona que ve al oro no ve al anillo”. Esto 

significa que la persona que ve a la esencia no percibe objetos, solo ve a la esencia. 

Mientras que el que ve al anillo solo ve “nombre y forma” porque ignora a la 

esencia -el oro-, el que ve al oro -Parabhairava, la esencia-, solamente ve Oro.  



 

63 

De esta manera, en la escuela Kula, el discípulo que está arrobado por la inefable 

captación de Parabhairava en la Totalidad, no ve nombres, formas o distinciones 

entre los distintos estados o categorías de la manifestación universal, solo ve al 

Ser. En conclusión, esta escuela enseña a ver a Dios (Parabhairava) en todas las 

cosas. 

Como se describe en el aforismo 11 de la primera sección de la Sagrada 

Spandanirṇaya: 

"Hay extirpación de la existencia transmigratoria para el que hace al estado 

ordinario de conciencia (vyutthāna) igual al Samādhi…" 

 

Y en este otro aforismo -el quinto de la primera sección- de la misma escritura: 

"Es el camino de Śaṅkara o Śiva, ése en el cual incluso los dolores son 

placenteros, el veneno se torna néctar, y el Saṁsāra o transmigración -es decir, 

la esclavitud- se vuelve un medio de Liberación..." 

 

Entonces, Kula te enseña a percibir la Totalidad tanto en el cielo como en el peor 

de los nāraka-s o infiernos. No es necesario que en este momento te imagines un 

terrorífico infierno mental -aunque estos ciertamente existen-, imagina 

simplemente los estados ordinarios de conciencia que te toca atravesar a diario 

en tu vida, ya sea dolor, confusión, inquietud, angustia, etc. Desde el punto de 

vista de la escuela Pratyabhijñā, cuando ocurren estos estados, tienes que ser 

capaz de detener tu mente por completo y acceder a la Conciencia Interna sin 

pensamientos (Śiva -tattva 1-). Mientras que en la escuela Kula, se te enseña a 

percibir que todos estos deplorables estados son Caitanya -Conciencia- y nada 

más que Caitanya -Conciencia-. Es decir, no tienes que escapar a ningún lugar, 

puesto que todos los estados son el Estado. Entonces, incluso en el peor de 

los estados, estás morando en tu Verdadera Naturaleza. De hecho, nunca te has 

movido de allí. 

Este es un extracto de una enseñanza dada por Svāmī Lakṣmaṇa Joo levemente 

refaccionada para garantizar una mayor comprensión: 

“La diferencia entre el sistema Pratyabhijñā y el sistema Kula, es que el sistema 

Pratyabhijñā te enseña cómo realizar tu propia naturaleza en la Conciencia Pura 

y residir allí. Esto es Śāmbhavopāya. Mientras que el sistema Kula te enseña cómo 

puedes ascender desde el tattva más bajo hasta el tattva más alto, y todo el tiempo 

experimentar la naturaleza de tu Verdadero Ser en esa misma categoría y estado. 

Es decir, Parabhairava como un todo es realizado en Manas -mente- (tattva 16) 

en el mismo grado e intensidad que es realizado en Śiva -Conciencia Pura- (tattva 

1). Entonces, en los 36 tattva-s o categorías de la manifestación universal, desde 

la más baja hasta la más alta, estás realizando tu verdadera naturaleza. Por lo que 

desde el punto de vista de este sistema, hay realización completa en cada acto del 

mundo”. 



 

64 

PROFUNDIZACIÓN:  

ESCUELA PRATYABHIJÑĀ Y ESCUELA KULA 

 

La principal diferencia entre ambas escuelas radica en que la escuela Kula utiliza 

el punto de vista de Paramaśiva o Parabhairava (tattva 0 o 37) y no el punto de 

vista de Śiva o tattva 1 como en la escuela Pratyabhijñā. ¿Y qué quiere decir esto? 

Quiere decir que en Kula la realización de la Conciencia no es solamente interna, 

sino que se expande a Todo el Universo. 

- En la escuela Pratyabhijñā, el discípulo realiza que él es la Conciencia 

Trascendente más allá de toda la manifestación. Como Conciencia, él es un 

Testigo de los tres estados -vigilia, sueño y sueño profundo-. Al ser un Testigo, es 

inherentemente puro Prakāśa o Luz atestiguante, por lo que no posee ninguna 

actividad. Es predominantemente Sat Chit (Existencia y Conciencia).  

En esta escuela, el discípulo realiza que su naturaleza esencial no tiene nombre, 

no tiene forma, está siempre presente y siempre realizada. Se da cuenta de que 

esta Conciencia es su propio Yo, y no tiene que hacer ningún esfuerzo para 

alcanzarla, pues, ¡¿cómo alcanzar al Sujeto Supremo si es Uno Mismo?! 

Discerniendo de esta manera, el discípulo realiza su Naturaleza Esencial 

eliminando todos los pensamientos de su mente, y accediendo de forma 

inmediata a la Pura Conciencia del Yo (Śiva).  

A este estado de Realización se le llama Ātmavyāpti en el sistema Trika. Y utiliza 

el punto de vista de Ātma o Conciencia Interna. 

 

- En la escuela Kula, el discípulo realiza que él es la Conciencia Universal. No solo 

es Trascendente a la manifestación, sino que también es Inmanente en toda la 

manifestación. Como Conciencia, él no es solamente un Testigo Trascendente de 

los tres estados de vigilia, sueño y sueño profundo, sino que además es todos esos 

tres estados también. Para ser más precisos, en realidad se da cuenta de que 

únicamente existe UN SOLO ESTADO, el Estado de Paramaśiva o Parabhairava.  

Él realiza que su Naturaleza Esencial es sin nombre y sin forma, a la vez que es 

todos los nombres y todas las formas, y se da cuenta que su Yo no es solamente 

Ātma o Conciencia Interna, sino, la totalidad del universo. Por esto, su naturaleza 

no es solamente Prakāśa o Luz, sino que tiene Vimarśa o Śakti, es decir, tiene 

Poder, por ende, actividad. No es solamente Sat Chit -Existencia y Conciencia-, 

sino que está repleto de Svātantrya o Libertad Absoluta, y se manifiesta 

brillantemente como Ānanda (Bienaventuranza).  

 

 



 

65 

Al igual que en la escuela Pratyabhijñā, el discípulo realiza que no hay nada que 

hacer ni adónde ir, pero en este caso, él se identifica con Parabhairava en la forma 

de “Yo Soy Todo”, por lo que se da cuenta de que Todo ya está hecho. La 

manifestación ya está hecha y todo ya está realizado. De esta forma, se identifica 

con el Ser Supremo y mora en Anupāya, el más alto estado de Conciencia. Lo que 

significa que: con pensamientos, sin pensamientos, con cuerpo, sin cuerpo, con 

ego, sin ego, en el infierno, o en el cielo <SOLO EXISTE UN ÚNICO SER, 

PARABHAIRAVA>. Al no haber otro, ¿qué hacer, que alcanzar y adónde ir? 

Esta es la Realización Suprema.  

A este estado se le llama Śivavyāpti en el sistema Trika, y utiliza el punto de vista 

de Paramaśiva o lo Absoluto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

66 

INHERENCIAS EN LA MEDITACIÓN 

ĀTMAVYĀPTI Y ŚIVAVYĀPTI 

 

Según el Trika, rumbo a la Liberación deben atravesarse dos tipos de 

inherencias o penetraciones en el Propio Ser: 

 

● Ātmavyāpti (inherencia en Ātmā o Ser interior): La experiencia del 

Ser es individualizada. La Conciencia está completamente desprovista de 

vikalpa-s o pensamientos, pero todavía no se ha trascendido la 

identificación con el cuerpo. La Conciencia es Pura, pero la captación de la 

Realidad no se expande a todo el universo, sino que se experimenta dentro 

de la Conciencia interna o individualizada.  

Para llegar a este estadio se utiliza el punto de vista de Śiva o tattva 1, a 

saber, el Testigo Trascendente a toda la manifestación. Mediante la vía 

negativa -Viveka-, uno debe discriminar en la forma de: “no soy esto, no 

soy esto, no soy aquello” hasta descartar todos los objetos que constituyen 

el 'No Ser'. 

De esta forma, te separas de todos los objetos hasta llegar al Supremo 

Sujeto sin nombre y sin forma, a saber, Aham o “Yo”. Este estático Testigo 

es llamado Śiva en el sistema Trika, y es pura Luz o Prakāśa. Por lo que 

Ātmavyāpti constituye una especie de “dualismo con sabiduría”, pues te 

separas de todos los objetos para conocer, primeramente, al Sujeto -el Ser 

Interior-, es decir, al Testigo que mora en ti como el Principio Eterno e 

Inmutable.  

Pero para el Trika, esto no es la Liberación Final, sino una especie de “medio-

Liberación” de camino a la Liberación Real. No es el Estado final sino una etapa 

preliminar que debería conducir a la Unidad con Todo. 

 

● Śivavyāpti: (Inherencia en Śiva o Ser Cósmico): La experiencia del 

Ser es Universal. Se logra cuando se alcanza Plena Identidad con 

Parabhairava/Paramaśiva -el Ser Cósmico- en la forma de “Yo soy Todo”. 

En este estadio ya no hay más separación entre lo de afuera y lo de adentro. 

Todo Soy Yo. 

Los 36 Tattva-s o categorías de la manifestación universal Soy Yo. Lo que 

aparentemente era “el interior” en la forma de ego, mente, cuerpo, 

pensamientos, incluso todas las limitaciones, Soy Yo. Lo que 

aparentemente era “el exterior” en la forma del universo manifiesto, a 

saber, estrellas, galaxias, objetos, otros seres, etc., Soy Yo también.  

 



 

67 

Este estadio utiliza el punto de vista del Ser Supremo -lo Absoluto, 

Parabhairava- el cual no es solamente “trascendente”, sino que también es 

inmanente en toda su manifestación -Él es uno con toda Su Creación-. Esta 

es la Meta Suprema (Paramārtha) y la Liberación Final en Trika. Se llega 

aquí mediante el punto de vista del Yoga o Unión, utilizando la vía 

inclusiva o positiva, a saber: “soy esto, soy esto, y también aquello” hasta 

abarcarlo Todo. Se experimenta la Unidad Final: “Solo Existe un Único 

Ser, Parabhairava”. 

 

De camino a la Liberación ambas inherencias en el Ser son necesarias. 

 Si una persona que nunca ha ido hacia “dentro” sale a disfrutar del mundo sin 

haber pasado primero por Ātmavyāpti, todavía no ha penetrado en su Ser 

Interior. Lo que sucede en el caso de aquellos que se saltean esta etapa y se 

dedican únicamente a los disfrutes mundanos, es que acumulan karma 

solamente. Su “hacer” no es diferente de cualquier persona común entonces. Se 

debe comprender que la etapa de Ātmavyāpti es completamente necesaria para 

“aislar” la Naturaleza Esencial y "penetrarla". Una vez que se llega al origen de 

todo y nos reconocemos como el Ser Trascendental más allá de nombre, cuerpo y 

forma, realizamos que esencialmente somos la Conciencia Inmortal e 

Imperecedera.  

Entonces, si alguien se pregunta: “¿Por qué debemos pasar primero por 

Ātmavyāpti?” La respuesta es: ¡Porque no conocemos nuestro Ser Esencial! La 

mayoría de las personas están completamente convencidas de que son sus 

cuerpos, egos, mentes, etc. Por esta razón, primero deben aislar su Naturaleza 

Esencial de todo lo que constituye el “No Ser” para conocerse a sí mismos como 

aquella dimensión profunda que no se encuentra afectada por nada y que existe 

por Sí Misma, sin necesidad de cuerpo, mente, energía vital, respiración, objetos, 

etc. Esta dimensión del Ser se encuentra más allá de los tres estados de conciencia 

y es inafectada tanto por la manifestación como por la disolución del universo. 

Tras alcanzar el origen de todo en Ātmavyāpti, se debe pasar a la etapa siguiente 

y final: Śivavyāpti, donde se produce la unidad con el universo entero. Así, la 

experiencia de Śivavyāpti es integral, ya que dentro y fuera se experimentan como 

lo mismo. Esta percepción de "Ti" en TODO es Verdadera Liberación según el 

Trika.  

Aunque aquí se están explicando todos estos procesos de forma técnica para 

poder estudiarlos, todo este pasaje de Ātmavyāpti a Śivavyāpti es llevado a cabo 

solo y de forma automática por la Gracia. 

En conclusión: aquéllos que están complacidos únicamente con el principio del 

Ser, en suma, con el logro de Ātmavyāpti, alcanzan solamente el estado del Ser 

Interno o Ātmā, a saber, realizan la Conciencia Pura trascendente al universo, 

pero ellos no alcanzan Liberación Completa según el Trika, ya que no han 

abandonado la dualidad.  



 

68 

Así, la meta en Shaivismo Trika es siempre 'Śivavyāpti' (inherencia en Śiva) o 

un Total Darse Cuenta de la No dualidad del Śiva Supremo. En otras palabras, es 

Darse Cuenta de que el universo es Él y solamente Él. Esto es Śivavyāpti.                        

¡Esto es verdadera Liberación! 

 

 Ātmavyāpti  Śivavyāpti 

Inherencia Conciencia Interna   
o Ser Interno  

Conciencia Universal 
o Ser Cósmico 

Relación con 
el Universo 

“Soy un Testigo Trascendente” 
(Trascendental a la Manifestación) 

“Yo soy Todo” 
(Inmanente en la Manifestación) 

Tattva o 
Categoría 

Śiva  
(tattva 1) 

Parabhairava o Paramaśiva  
(tattva 0 / 37) 

Upāya Śāmbhavopāya Anupāya 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

69 

DIAGRAMAS FINALES DE 

 LAS CUATRO ESCUELAS DEL TRIKA 

 

1.  

ESCUELA SIGNIFICADO PUNTO DE VISTA ESPACIOTIEMPO 
Spanda Vibración Śakti  

(Tattva 2) 
Sí. Hay métodos para 

avanzar hacia la 
realización. 

Krama Sucesión Śakti  
(Tattva 2) 

Sí. Hay métodos para 
avanzar hacia la 

realización. 
Pratyabhijñā Reconocimiento Śiva  

(Tattva 1) 
No hay métodos.  

El reconocimiento es 
siempre aquí y ahora. 

Kula Totalidad Paramaśiva  
(Tattva 0 o 37) 

No hay métodos.  
El reconocimiento es 
siempre aquí y ahora. 

 

 

2.  

ESCUELA MEDITACIÓN 
Spanda 

 
- Anupāya (Realizar la Conciencia Universal o Paramaśiva) 

 
- Śāmbhavopāya (Realizar la Conciencia Interna o Śiva) 

 
- Śāktopāya (Meditar en el origen o espacio entre pensamientos) 

 
- Āṇavopāya (Realizar prácticas externas para aumentar la capacidad 

de concentración) 
 

Krama 
 
 

- Estudia las doce etapas de la percepción 

Pratyabhijñā 
 
 

- Realizar la Conciencia Interna o Śiva automáticamente 

Kula 
 
 

- Realizar la Conciencia Universal o Paramaśiva automáticamente 

 

 

 

 



 

70 

DIAGRAMA FINAL DE LOS ESTADOS DE CONCIENCIA 

Nivel del habla  Parāvāk 

Medio Anupāya 

Tattva-s 1 y 2 

Ubicación  Ombligo 

Poder Parā (Supremo)  

Estado Turīyātīta 

Nivel del habla  Paśyantī   

Medio  Śāmbhavopāya 

Tattva-s  3, 4 y 5 

Ubicación  Corazón 

Poder  Parāparā (Supremo/no Supremo) 

Estado  Turya o Turīya 

Nivel del habla  Madhyamā 

Medio  Śāktopāya    

Tattva-s  6 a 16 

Ubicación  Garganta 

Poder  Aparā (No Supremo) 

Estado  Māyā y su progenie (vigilia, sueño y sueño 
profundo) 

Nivel del habla  Vaikharī 

Medio  Āṇavopāya 

Tattva-s  17 a 36 

Ubicación  Paladar 

Poder  
 

Aparā (No Supremo) 

Estado  Māyā y su progenie (vigilia, sueño y sueño 
profundo) 

 



 

71 

CONCLUSIÓN 

 

Como podrán ver, los distintos medios o métodos explicados en este documento 

apuntan exactamente a lo mismo: al Pleno Reconocimiento de nuestra 

Naturaleza Esencial. Lo que somos YA ESTÁ realizado, solo tenemos que darnos 

cuenta de ello, deshaciendo la noción de ser un individuo separado y distinto de 

la Realidad. La Meta Final en el Shaivimo Trika es realizar que sólo El Ser 

Supremo Es en Todas Partes, y que no existe nada más que Él.  

Si puedes vivir con esta firme convicción en tu corazón constantemente, su 

continua remembranza conducirá tarde o temprano a la Liberación de toda 

esclavitud. El Shaivismo No Dual de Cachemira es un sistema masivo que 

propone diversos métodos para alcanzar este Pleno Reconocimiento o “Darse 

Cuenta”. 

Espero que este documento les haya servido, y… ¡Muchas bendiciones en su 

Sendero Espiritual! 

 

Nicole Satī 



 

 
 

1 

GLOSARIO DE TRIKA 

Una completa compilación de términos técnicos pertenecientes a este sistema 

 

 

Palabras que comienzan con Vocal  

 

A Ā I Ī U Ū E AU 

  

 

A 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. अ A: La primera letra del alfabeto Sánscrito. Es Śiva Mismo, por cierto. 

Se le llama también "Anuttara". 

 

2. अकल Akala: El experimentador que está plenamente establecido en 

Śiva. 

 

3. अकुल Akula: Śiva. La palabra "Kula" es un nombre técnico de Śakti. 

Śakti es la Matriz desde la cual el universo entero ha sido parido.                                  

Y Śiva es "Akula" porque no ha sido parido desde esta Matriz.                            

Él es el eterno e increado Testigo que vive en todo. 

 

4. अक्रम Akrama: 1. Sin ninguna sucesión o "krama" (la manifestación sin 

sucesión de la propia naturaleza esencial). 2. Es también un epíteto de 

Śāktayoga (Śāktopāya) el Yoga basado en el punto de vista de la Śakti. 

 

5. अकृत्रिम Akṛtrima: No artificial, natural. Eso que no es "kṛtrima" o 

artificial. 

 

6. अख्यात्रि Akhyāti: 1. Ignorancia primordial. 2. Mahāmāyā. 

 

7. अत्रि Agni: 1. Fuego. 2. También simboliza a "pramāṇa" (conocimiento). 

Hay una eterna tríada: pramātā (conocedor) - pramāṇa (conocimiento) - 

prameya (conocido). Sūrya (sol) simboliza al conocedor, Agni (fuego) 

simboliza al conocimiento y Soma (luna) simboliza a lo que es conocido.  

 



 

 
 

2 

Por supuesto, Agni es también uno de los cinco Mahābhūta-s o elementos 

burdos. Los otros cuatro son: Ākāśa, Vāyu, Ap o Āpas y Pṛthivī. 

 

8. अत्रिषोमात्मिका  Agniṣomātmikā: La más alta Śakti o Poder que produce 

sṛṣṭi (manifestación) y saṁhāra (retiro). Ella es la Suprema Śakti cuya 

naturaleza (ātmikā) es Agni (conocimiento) y Soma (conocido). 

 

9. अत्रिषोममय Agniṣomamaya: El universo entero. Este universo se llama 

así porque consiste en Pramāṇa -conocimiento- (agni) y Prameya             -

conocido- (soma). 

 

10. अज्ञान Ajñāna: 1. La limitación primordial (Āṇavamala). 2. Ignorancia. 

En Trika "ajñāna" o ignorancia no quiere decir "ausencia de 

conocimiento", sino conocimiento contraído o limitado.                                       

Hay conocimiento, pero es escaso debido a la tremenda contracción. 

 

11. अघोर Aghora: No terrorífico. El misericordioso y compasivo Śiva.                

Éste es uno de los cinco aspectos del Señor Supremo. Los restantes 

cuatro son Īśāna, Tatpuruṣa, Sadyojāta y Vāmadeva. Estos cinco aspectos 

forman el Pañcamantra. 

 

12. अघोरशक्तय Aghoraśaktayaḥ: Las Śakti-s o poderes que conducen a los 

experimentadores condicionados al estado en que se dan cuenta de Śiva. 

No obstante, esos experimentadores fueron siempre Śiva en persona. 

Una verdadera paradoja. 

 

13. अघोरेश Aghoreśa: Éste es el nombre de un Mantramaheśvara o 

experimentador del Sadāśivatattva (categoría 3), que está a cargo de este 

universo limitado. Él ha dado nacimiento a los tattva-s (categorías) 

impuros (del 6 al 36). 

 

14. अणु Aṇu: 1. El experimentador limitado y condicionado.                                

2. "Cittamayapramātā", el experimentador que cree que es su mente.                 

3. "Māyāpramātā", el experimentador dominado por Māyā (tattva o 

categoría 6). 4. Punto infinitesimal, átomo. 

 

15. अत्रिशान्तपद Atiśāntapada: El estado de Paramaśiva (el Supremo Śiva) 

que se halla más allá de todos los tattva-s o categorías de la 

Manifestación. 

 

16. अद्वय Advaya: Uno sin segundo. Un epíteto de la Realidad Absoluta. 

 



 

 
 

3 

17. अधःकुण्डत्रलनी Adhaḥkuṇḍalinī: La Kuṇḍalinī descendente. Tras elevarse 

(Ūrdhvakuṇḍalinī), la poderosa Śakti vuelve al Mūlādhāracakra             

(centro raíz). Cuando hace así se llama Adhaḥkuṇḍalinī. 

 

18. अत्रधकार Adhikāra: 1. Oficio, servicio. 2. Prerrogativa, privilegio.                            

3. Derecho. 

 

19. अत्रधष्ठािृ Adhiṣṭhātṛ: 1. El principio regente. 2. Es también un epíteto de 

"aṇu" -el experimentador limitado-. 

 

20. अत्रधष्ठान Adhiṣṭhāna: 1. Base. 2. Substrato. 3. Soporte. 

 

21. अध्वन Adhvan: Ésta es la forma cruda de la palabra. En género 

masculino es "adhvā". Significa curso, vía, viaje, etc. 

 

22. अनच्क Anacka: 1. Pronunciar las consonantes sin ninguna vocal.                     

2. Significa también "concentrarse en la fuente de un mantra, donde el 

mantra ya no se pronuncia". 

 

23. अनन्तभट्टारक Anantabhaṭṭāraka: La deidad regente del quinto tattva 

(Sadvidyā). El experimentador de este tattva se denomina "Mantra".                

Por lo tanto, Anantabhaṭṭāraka rige a todos los Mantra-s. No confudir 

este término con las conocidas fórmulas sagradas. 

 

24. अनात्रिित्रशव Anāśritaśiva: Lit. "Śiva sin categorías". En este estado Śiva 

no experimenta ningún universo objetivo. Esta etapa está por debajo de 

Śakti (tattva 2) y por encima de Sadāśiva (tattva 3). 

 

25. अनाहि Anāhata: Sonido interior no producido por golpe. Sigue sonando 

todo el tiempo y nadie está produciéndolo. 

 

26.  अनुग्रह Anugraha: Ídem Anugrahakṛtya. 

 

27.  अनुग्रहकृत्य Anugrahakṛtya: Gracia. La quinta kṛtya (función o acto) de 

Śiva. Las otras cuatro funciones son las siguientes: sṛṣṭi (creación), sthiti 

(sostenimiento), saṁhāra (retiro) y tirodhāna (ocultación). Los cinco 

actos se denominan Pañcakṛtya. 

 

28.  अनुत्तर  Anuttara: Lo Más Alto, la Última Realidad. Un nombre técnico 

de la letra "a". 

 

29. अनुपाय Anupāya: Un espontáneo darse cuenta del Ser sin ningún 

esfuerzo de parte del aspirante. El guru dice la Verdad y el atento 

discípulo, meramente escuchándola sólo una vez, la comprende y 

experimenta. 



 

 
 

4 

 

30. अनुसन्धान Anusandhāna: Investigación, indagación, búsqueda. El 

significado filosófico es: repetida e intensa conciencia del Ser o la 

Realidad; así como también unir la experiencia subsecuente con la 

previa. 

 

31. अनुसन्धािा Anusandhātā: Una persona que une la experiencia 

subsecuente con la anterior en una unidad. 

 

32. अनुसू्यि Anusyūta: Enhebrado consecutivamente o conectado regular e 

ininterrumpidamente. Puesto que nuestros pensamientos son como 

cuentas enhebradas por el hilo del Testigo interior, son "anusyūta".             

Un buen ejemplo, me parece. 

 

33. अनुस्वार Anusvāra: La vocal "ṁ" indicada por un punto encima de una 

consonante. Es un sonido nasal que representa el conocimiento no 

dividido de Śiva. 

 

34. अन्तःकरण Antaḥkaraṇa: El órgano (psíquico) interno. Está formado por 

el intelecto (Buddhi), el ego (Ahaṅkāra) y la mente (Manas). Estos tres 

son realmente un solo órgano con tres diferentes pero complementarias 

funciones. Con la palabra "órgano" no quiero decir "órgano físico", sino 

órgano "sutil". 

 

35. अन्तःस्थ Antaḥstha: Lit. "estar en medio". Las Semivocales "ya, ra, la, 

va". Son llamadas así porque no son ni puramente vocales ni puramente 

consonantes. Otra interpretación dice que son Antaḥstha porque 

permanecen entre las letras Sparśa (de la "ka" a la "ma") y las letras 

Ūṣma (śa, ṣa, sa y ha). El punto de vista filosófico dice que puesto que 

representan a Māyā (tattva 6) y a los Kañcuka-s (envolturas de 

ignorancia, tattva-s 7 a 11), estas letras operan desde dentro de la mente 

del hombre. De esta manera, son apropidamente denominadas 

Antaḥstha (las que permanecen dentro de la mente del hombre). 

 

36. अन्तकोत्रि Antakoṭi: El último borde o punto. Es una medida de doce 

dedos llamada "dvādaśānta" 

37. अन्तरािा Antarātmā: El alma limitada y condicionada compuesta de 

Puryaṣṭaka (cuerpo sutil). El cuerpo burdo o físico es una envoltura 

externa del alma "interna". 

 

38. अन्तमुुखीभाव Antarmukhībhāva: Introversión. El estado de volver la 

propia atención hacia adentro. 

 

 



 

 
 

5 

39. अन्तर्व्योम Antarvyoma: El espacio interior donde exhalación e 

inhalación se disuelven. Está físicamente localizado en la región del 

corazón, pero está más allá de espacio y tiempo por cierto. 

 

40. अप् Ap: Agua. Uno de los cinco Mahābhūta-s o elementos burdos. Los 

otros cuatro son: Ākāśa, Vāyu, Agni y Pṛthivī. Ídem Āpas. 

 

41.  अपर Apara: Inferior, lo más bajo. La más baja condición en la 

manifestación universal, en la cual hay diferencia y dualidad. Es lo 

opuesto a Para (lo Más Alto o Elevado). 

 

42.  अपवरु् Apavarga: Liberación. Beatitud final. 

 

43.  अपवेद्यसुषुत्मि Apavedyasuṣupti: Sueño profundo sin percepción 

consciente de ningún objeto. 

 

44.  अपशुशत्मक्त Apaśuśakti: El que ha alcanzado liberación final. El que ya 

no es más un "paśu" o ser condicionado. 

 

45. अपान Apāna: La energía vital que entra y desciende hasta la base de la 

columna vertebral. Entra a través del aire inhalado. Una de las cinco 

energías vitales principales. Las otras son: prāṇa, samāna, udāna y vyāna. 

Su función es predominantemente excretoria pues arrastra todo hacia 

abajo. 

 

46. अबुद्ध Abuddha: Estado no despierto. Una condición de ignorancia 

espiritual. 

 

47. अभाव Abhāva: Inexistencia, nulidad, vacío. 

 

48. अत्रभन्न Abhinna: No diferente, idéntico. 

 

49. अत्रभयोर् Abhiyoga: Referencia hacia atrás de la conciencia. 

 

50.  अमायीय Amāyīya: Más allá de la esfera de Māyā (tattva o categoría 6 en 

el proceso de Creación según el Trika). 

 

51. अमूढ Amūḍha: Consciente, no inerte. 

 

52. अमृि Amṛta: Néctar, ambrosía. Una condición desde la cual uno no 

puede caer nuevamente en la materia. 

 

53. अमृिवणु Amṛtavarṇa: Un nombre técnico de la letra "sa". 

 



 

 
 

6 

54. अम्बा Ambā: El Más Alto Poder de Śiva. Es una de las cuatro śakti-s o 

poderes (las otras tres son Jyeṣṭhā, Raudrī y Vāmā) de las cuales se 

compone Yoni o el divino Vientre. 

 

55. अथु Artha: Significado, objeto, meta, perfecta comprensión de la 

realidad. 

 

56. अधुचन्द्र Ardhacandra: Lit. "media luna". Hay doce etapas en la 

recitación del sagrado Aum̐, y la etapa de "ardhacandra" es la quinta. 

Significa también energía sutil del sonido. 

 

57.  अधेन्दु Ardhendu: Idem "ardhacandra". 

 

58.  अलङ््गग्रास Alaṅgrāsa: Llevar al objeto percibido a una "completa 

unidad" con el perceptor. Hay absoluta unidad entre el perceptor (yo) y el 

objecto percibido (esto). 

 

59.  अवधान Avadhāna: Total y constante atención. 

 

60.  अवस्था Avasthā: Estado, condición. 

 

61.  अत्रवकल्प Avikalpa: Sin pensamiento. Libre de todos los pensamientos. 

 

62.  अत्रवकल्पप्रत्यक्ष Avikalpapratyakṣa: Una conciencia o percepción sin 

ningún pensamiento, sin ningún juicio perceptual. Conciencia no 

particularizada. 

 

63.  अत्रववेक Aviveka: Ausencia de discernimiento. No conciencia de la 

Realidad. Engaño e ignorancia. 

 

64.  अर्व्यक्त Avyakta: Inmanifiesto. 

 

65.  अशुद्धत्रवद्या Aśuddhavidyā: Conocimiento impuro. "Impureza" quiere 

decir "ausencia de conciencia de unidad" en Trika. Cuando una persona 

no es consciente de la Realidad y su inherente unidad, tiene 

"conocimiento impuro" porque su conocimiento es solamente de unas 

pocas cosas particulares. Conocimiento limitado y condicionado. 

 

66.  अशून्य  Aśūnya: No vacío. 

 

67.  अशुत्मद्ध Aśuddhi: Impureza, "ausencia de conciencia de unidad". 

Limitación, condicionamiento. 

 

68.  असि् Asat: No ser. 



 

 
 

7 

69.  अहङ्कार Ahaṅkāra: Ego (tattva o categoría 15). El ego cree que es el 

hacedor (kāra) de buenas y malas acciones, pero esto es falso. Sólo Śiva lo 

está haciendo todo. Cuando una persona comprende esta verdad, alcanza 

liberación final. 

 

70.  अहम् Aham: Yo. Yo verdadero y absoluto. 

 

 

71.  अहन्ता Ahantā: El estado de yo. La condición de Yo absoluto. Conciencia 

del yo. Interioridad. 

 

 

Ā 

 

1. आकाश Ākāśa: Espacio. Éter. Uno de los cinco Mahābhūta-s o elementos 

burdos. Los otros cuatro son: Vāyu, Agni, Ap o Āpas y Pṛthivī. 

 

2. आके्षप Ākṣepa: Es la séptima y final etapa en Karaṇa (una práctica de 

Āṇavopāya), en la cual te das cuenta de que el universo entero es tu 

propio Ser o Śiva. Es el Supremo Darse Cuenta, por cierto. 

 

3. आर्म Āgama: Escritura revelada. Conocimiento tradicional. Texto que 

no ha sido escrito por mano humana. 

 

4. आज्ञा Ājñā: Un particular Cakra situado en el espacio entre las cejas, pero 

dentro del cráneo. Se lo asocia con la mente, el intelecto, etc. 

 

5. आणवमल Āṇavamala: Limitación relativa al aṇu o ser condicionado. 

Hace que uno piense de esta manera: "Soy imperfecto". Es una 

contracción de la Icchāśakti (poder de voluntad). Es la condición 

limitante primordial y no puede ser superada por el propio esfuerzo.   

Sólo puede ser superada mediante la Gracia Divina. Produce dos estados:                

1. uno retiene conocimiento de sí pero no puede participar en actividades. 

2. uno no retiene conocimiento de sí, pero puede participar en 

actividades (éste es, de hecho, nuestro estado cotidiano de conciencia). 

 

6. आणवयोर् Āṇavayoga: Ídem Āṇavopāya. 

 

7. आणवसमावेश Āṇavasamāveśa: Absorción en el Ser Supremo usando el 

medio mencionado arriba (Āṇavopāya). 

 



 

 
 

8 

8.  आणवोपाय Āṇavopāya: El medio o método (upāya) donde el aspirante 

usa su intelecto (buddhi), energía vital (prāṇa), cuerpo y sentidos para 

alcanzar la liberación final. Kriyāśakti (poder de acción) es utilizada 

predominantemente. Está formado por cinco métodos: Dhyāna, Uccāra, 

Varṇa, Karaṇa y Sthānakalpanā. También se lo conoce como Āṇavayoga, 

Bhedopāya y Kriyopāya. 

 

9. आिा Ātmā: Ser. Uno mismo. 

 

10. आिलाभ Ātmalābha: Darse cuenta del Ser. Una condición en la cual 

uno se da cuenta de su propio Ser. 

11. आित्रविात्मन्त Ātmaviśrānti: Reposo en el Ser. Una condición en la cual 

uno primeramente se vuelve consciente de su propio Ser y luego se 

estabiliza en Él. 

 

12. आिर्व्यात्मि Ātmavyāpti: Darse cuenta del Ser "interior" sin ser todavía 

consciente de la naturaleza todo penetrante de Śiva. 

 

13. आिसातृ्क Ātmasātkṛ: Reducir a igualdad con el Ser. Hacer que algo sea 

igual al Ser. 

 

14.  आत्रदकोत्रि Ādikoṭi: El primer punto. O sea, el corazón, desde el cual se 

determina la medida de la respiración. 

 

15. आनन्द Ānanda: Bienaventuranza, no mera felicidad. Dicha. Un nombre 

técnico para la vocal "ā", la cual es Śakti Misma (tattva o categoría 2) 

 

16. आनन्दशत्मक्त Ānandaśakti: El Poder de la Bienaventuranza. La Suprema 

Dicha que es la esencia del segundo tattva (Śaktitattva). Es Śakti pura. 

Cuando este poder se contrae, brota el Kālatattva. 

 

17. आनन्दोपाय Ānandopāya: Un epíteto de "Anupāya" (el medio o método 

en el cual el aspirante tiene una percepción directa de la Verdad sin hacer 

ninguna práctica espiritual). "Ānandopāya" quiere decir "el medio o 

método de la Bienaventuranza". 

 

18.  आपस् Āpas: Lit. plural de "Ap". Idem Ap. En Sánscrito Védico, "ap" y 

"āpas" significaban "agua" y "aguas" respectivamente, pero en Sánscrito 

Clásico (Postvédico) solamente sobrevivió el último término, es decir, 

"āpas". De este modo, "āpas" se utiliza ahora para ambos significados: 

agua y aguas. 

 

19. आभासन Ābhāsana: El acto de manifestar el universo por parte del 

Señor Supremo. Ídem Sṛṣṭi. 



 

 
 

9 

 

20. आभोर् Ābhoga: Deleite espiritual. Expansión. 

 

21. आवेश Āveśa: Entrada. Entrante. Absorción. 

 

22. आशय Āśaya: El órgano psíquico "interno" o Antaḥkaraṇa (compuesto 

de intelecto, ego y mente). El "stock" de los frutos de previas obras, que 

yacen almacenados en la mente en la forma de depósitos mentales de 

mérito y demérito, hasta que maduren en la propia experiencia del alma 

individual en la forma de rango, años y disfrute. Disposición de la mente. 

 

23. आसन Āsana: Dos significados para la misma palabra: 1. Una particular 

postura del cuerpo. 2. Estar bien establecido o consciente del Ser. 

 

 

I 

 

1. इच्छा Icchā:  Voluntad. Un nombre técnico de la vocal "i". 

 

2. इच्छोपाय Icchopāya: Un epíteto de "Śāmbhavopāya". El medio o método 

(upāya) en el cual uno usa predominantemente el poder de voluntad. 

También se lo conoce como "Icchāyoga". 

 

3. इच्छाशत्मक्त Icchāśakti: El Poder de Voluntad. En la suprema Icchāśakti 

"jñāna" (conocimiento) y "kriyā" (acción) se hallan unificadas. Esta 

voluntad es predominante en el Sadāśivatattva (tercer tattva o categoría 

en el proceso de Creación según el Trika). A través de la Icchāśakti, Śiva 

manifiesta al mundo entero. 

 

4.  इडा Iḍā: Una importante nāḍī o canal sutil en el cuerpo sutil. Zigzaguea 

desde la base de la columna vertebral hasta la fosa nasal izquierda. 

Manaḥśakti o la Śakti Mental fluye a través de ella. 

 

5. इदन्ता Idantā: Carácter de "esto". Conciencia de "esto". Conciencia con 

relación al objeto. 

 

6. इदम् Idam: Esto. Objeto. El universo que aparece como un objeto 

percibido para el Supremo Testigo o Perceptor (Śiva). 

 



 

 
 

10 

7. इन्दु Indu: Lit. "luna". Prameya u objeto. Apāna (la energía vital que entra 

y desciende hasta la base de la columna vertebral). Kriyāśakti (poder de 

acción). 

 

8. इन्द्रजाल Indrajāla: Lit. "la red de Indra". Magia. Ilusión. 

 

9. इत्मन्द्रय Indriya: Poder de percepción o acción (Jñānendriya o 

Karmendriya) que circula a través del respectivo órgano de los sentidos. 

 

 

 

Ī 

 

1. ईशान Īśāna: Dominación. Un nombre técnico de la vocal "ī". La primer 

Śakti interna de Śiva que actúa como maestro de los Śaivaśāstra-s (las 

sagradas 92 escrituras Śaiva-s). Éste es uno de los cinco aspectos del 

Señor Supremo. Los restantes cuatro son Tatpuruṣa, Sadyojāta, 

Vāmadeva y Aghora. Estos cinco aspectos forman el Pañcamantra. 

 

2. ईश्वरित्त्व Īśvaratattva: El cuarto tattva o categoría según el Trika. Jñāna 

o conocimiento es predominante en él. La conciencia del Īśvaratattva es 

"Esto soy Yo". El universo (esto) predomina sobre el "Yo". En esta etapa, 

Śiva tiene la experiencia del "universo nítido". 

 

3. ईश्वरभट्टारक Īśvarabhaṭṭāraka: La deidad regente del Īśvaratattva. Se les 

llama Mantreśvara-s a los que están conscientes de este nivel (cuarto 

tattva o categoría). Por consiguiente, Īśvarabhaṭṭāraka es una especie de 

jefe para todos ellos. 

 

 

U 

 

1. उच्चार Uccāra: La siguiente cualidad del Prāṇa o energía vital: "elevarse 

y aparecer como sonido". La segunda etapa de Āṇavopāya, en la cual el 

aspirante usa su energía vital. El empuje hacia arriba del aliento. 

 

2. उच्छालत्ता Ucchālattā: El movimiento creativo del Ānanda o Divina 

Bienventuranza que produce manifestación e inmanifestación. 



 

 
 

11 

 

 

3. उदय Udaya: Surgimiento, manifestación, aparición. 

 

4. उदान Udāna: La energía vital que se mueve hacia arriba. Una de las 

cinco energías vitales principales. Las otras son: prāṇa, samāna, apāna y 

vyāna 

 

5. उद्यम Udyama: El acto de ascender, elevación. El espontáneo y repentino 

surgimiento de una Conciencia superior. 

 

6. उद्यनृ्तिा Udyantṛtā: El acto de ascender, elevación. Un sinónimo de 

"Udyama". 

 

7. उद्योर् Udyoga: El acto de emprender algo; ejercicio; continuo y enérgico 

esfuerzo. 

 

8. उद्वमन्ती Udvamantī: Vomitar; proyectar; manifestar. 

 

9. उन्मना Unmanā: El Poder más allá de la mente; el más alto Poder 

contenido en Om̐. Éste es el primer Poder del Supremo Śiva cuando Él 

quiere que se manifieste el proceso del mundo. Es también la última 

etapa en la repetición del Om̐. Se dice que esta etapa se experimenta en el 

último sector del Śikhā (el mechón de cabello en la cabeza). 

 

10. उने्मष Unmeṣa: El acto de abrir los ojos. Despliegue. Este despliegue 

puede ser de la conciencia espiritual o del proceso del mundo. Cuando 

hay despliegue del proceso del mundo, no hay despliegue de la conciencia 

espiritual y viceversa. Unmeṣa es también un nombre ténico de la vocal 

"u". 

 

11. उन्मीलनसमात्रध  Unmīlanasamādhi: Es ese estado de Samādhi (plena 

absorción) en el cual todo el universo aparece como Śiva Mismo, aun 

cuando los propios ojos estén totalmente abiertos. 

 

12. उपलबृ्ध Upalabdhṛ: El experimentador, el conocedor. Ésta es la forma 

neutra. La forma masculina es "Upalabdhā" y la femenina "Upalabdhrī". 

 

13. उपलत्मब्ध Upalabdhi: Cognición, conciencia. Eso que experimenta un 

"upalabdhṛ". 

 

14. उपात्रध Upādhi: Aditamento o condición limitante. Eso que es puesto en 

lugar de otra cosa. Sin embargo, en Trika no tiene el mismo significado 

que en la filosofía Vedānta. En Trika, un "upādhi" no es alguna 

substitución ilusoria sino una manifestación real producida 



 

 
 

12 

voluntariamente por el Ser Supremo. Māyā y sus Upādhi-s son 

manifestados por el Divino Ser Mismo (Śiva) según Su propia y libre 

voluntad. 

 

15. उमा Umā: La Icchāśakti o Poder de Voluntad de Śiva. "U" es "Śiva" y 

"mā" es "Esplendor o Śakti". En otras palabras, Umā es "la esplendorosa 

Śakti de Śiva". 

 

 

Ū 

 

1. ऊनिा Ūnatā: Disminución. Un nombre técnico de la vocal "ū". 

 

2. ऊधु्वकुण्डत्रलनी Ūrdhvakuṇḍalinī: La Kuṇḍalinī elevada. La Kuṇḍalinī se 

eleva porque Suṣumnā (el canal medio a lo largo de la columna vertebral) 

ha sido activada ya sea espontáneamente o a través de diversas prácticas 

yóguicas. 

 

3. ऊधु्वमारु् Ūrdhvamārga: Vía o senda ascendente. Suṣumnā (el canal 

medio). 

 

4. ऊष्मा Ūṣmā : Un nombre técnico asignado al grupo formado por las 

Sibilantes "Śa, Ṣa y Sa" y la Sonora Aspirada "Ha". 

 

E 

 

1. एकाणवा: Ekāṇavā Hay cuatro niveles del habla: Parāvāk, Paśyantī, 

Madhyamā y Vaikharī. "Ekāṇavā" es un nombre técnico de Paśyantī. 

 

 

Au 

 

1. औनु्मख्य Aunmukhya: El primer movimiento de la Voluntad de Śiva 

hacia la manifestación del proceso del mundo. El surgimiento del Divino 

Deseo de manifestar el universo universo. El origen de ese Deseo es sólo 

la Bienaventuranza Suprema. 

 



 

 
 

13 

Palabras que comienzan con Gutural 

  

Ka Kha Ga Gha  

 

Aunque la "kṣa" es considerada generalmente como toda una consonante, es por 

último un "conjunto" formado por "ka" y "sa". Así, las palabras que comiencen 

con "kṣa" han sido colocadas junto con las que empiezan con "ka". 

 

Ka 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. कञ्चुक Kañcuka: Las cinco envolturas de Māyā. Sus nombres son como 

sigue: Kalā (limitación con respecto a la acción), Vidyā (limitación con 

respecto al conocimiento), Rāga (apego o limitación con respecto a la 

voluntad), Kāla (noción de tiempo o limitación con respecto a la 

bienaventuranza) y finalmente Niyati (noción de espacio o limitación 

espacial). 

 

2. कण्ठ Kaṇṭha: Un epíteto del Viśuddhacakra en la base de la garganta. El 

Viśuddhacakra es un particular centro pránico situado exactamente allí. 

De hecho, la palabra "kaṇṭha" significa literalmente "garganta". 

 

3. कन्द Kanda: Una especie de paquete de canales sutiles de energía. Es 

como un huevo. Está ubicado en la base de la columna vertebral y se 

extiende desde unos 2,5 cm por encima del perineo hasta el ombligo, o 

sea, tiene 30 cm de alto por 10 de ancho aproximadamente. Desde este 

Kanda con forma de huevo, surgen todas las nāḍī-s o canales sutiles. 

 

4. करण Karaṇa: 1. El medio para el Conocimiento (Jñāna) y la Acción 

(Kriyā), es decir, el Antaḥkaraṇa (el grupo formado por intelecto, ego y 

mente). 2. Un método perteneciente a Āṇavopāya en el cual meditas en tu 

propio cuerpo -ayudado por Mudrā-s o Sellos- como siendo un 

compendio de todo el universo. 

 

5. करणेश्वरी Karaṇeśvarī: El grupo de "Khecarī, Gocarī, Dikcarī y Bhūcarī". 

Estas cuatro son śakti-s o poderes. Khecarī tiene que ver con el conocedor 

o experimentador. Gocarī tiene que ver con el Antaḥkaraṇa de ese 

conocedor o experimentador. Dikcarī está conectada sus órganos 

sensorios, y finalmente Bhūcarī se relaciona con objetos existentes. En 

suma, ésta es otra manera de clasificar al grupo de tattva-s o principios. 



 

 
 

14 

 

6.  कमु Karma: Significa literalmente "acción, rito". Desde un punto de 

vista filosófico, quiere decir el efecto acumulado de acciones a lo largo de 

las vidas pasadas y la presente. El precepto "así como uno siembra, así 

cosechará" es la base de la ley kármica. En suma, cada acción que haces 

deja detrás de sí una impresión (saṁskāra) que tiene el poder de causar 

dicha o pena en el futuro de acuerdo con la respectiva naturaleza de la 

acción desde la cual se originó. 

 

7. कमेत्मन्द्रय Karmendriya: Los cinco poderes de acción (no los órganos 

físicos asociados a ellos): Poder del habla (Vāk), prensil (Pāṇi o Hasta), 

locomotivo (Pāda), excretorio (Pāyu) y sexual (Upastha). 

 

8. कला Kalā: 1. El Poder primordial. Un sinónimo de "Śakti". 2. Los cinco 

poderes sobre los cuales se fundan firmemente los 36 tattva-s o 

principios. Aquí tienes sus nombres: Śāntyatītā, Śāntā, Vidyā, Nivṛtti y 

Pratiṣṭhā. Estos poderes son los aspectos sutiles de la objetividad. Desde 

Śāntyatītā se manifiestan los dos primeros tattva-s. Desde Śāntā, del 

tercero al quinto. De Vidyā, del sexto al duodécimo. Desde Pratiṣṭhā, del 

décimo tercero al trigésimo quinto. Y finalmente, desde Nivṛtti sólo 

emerge el trigésimo sexto tattva. 3. Parte; partícula; aspecto. 4. Uno de 

los cinco Kañcuka-s. Kalā es el tattva que produce limitación con respecto 

a la acción. Surge cuando Śiva contrae Su Supremo Poder de Acción o 

Kriyāśakti. 

 

9. कलाचक्र Kalācakra: Todo el alfabeto sánscrito, desde la "a" hasta la 

"kṣa". Aunque la letra "kṣa" no está formalmente incluida en el alfabeto 

sánscrito porque es realmente un conjunto y no una única letra, es a 

veces considerada como la última letra del alfabeto. "Cakra" significa 

"grupo" y "Kalā" es "Śakti" o "Supremo Poder". Otros nombres para este 

grupo son los siguientes: Mātṛkacakra, Mātṛcakra y Devīcakra. 

 

10. कलाशरीर Kalāśarīra: Eso cuyo cuerpo o naturaleza es la actividad. Es 

un epíteto del Kārmamala. 

 

11. कारण Kāraṇa: Causa. 

 

12.  कामुमल Kārmamala: Uno de los tres mala-s o impurezas. Kārmamala 

atañe a la limitación con respecto a la acción. Despierta en un ser 

limitado la errónea noción de: "Yo soy un hacedor". 

13. काय Kārya: Efecto. Al universo objetivo se le llama también "Kārya" 

porque es el "efecto" de un superior "Kāraṇa" o Causa (Śiva). 

 

14. काल Kāla: Tiempo. Un sinónimo de Kālatattva. 

 



 

 
 

15 

15. कालित्त्व Kālatattva: El principio del Tiempo. Principio aquí no equivale 

a "comienzo, inicio" sino a algo que es un basamento más o menos 

estable para que otra cosa se asiente sobre él. El tiempo. Es sencillamente 

el conjunto de pasado, presente y futuro. Es el décimo tattva o categoría 

en Trika. Sin embargo, en este nivel el Tiempo no está completamente 

operativo en la forma que lo conocemos, sino que es solamente una 

noción de división en partes (kāla). Este tattva surge cuando Śiva contrae 

Su Suprema Bienaventuranza o Ānandaśakti. 

 

16. कालपद Kālapada: Es un nombre técnico para el dedo gordo del pie 

derecho. El nombre ordinario sería "daksiṇapādāṅguṣṭha". 

 

17. कालशत्मक्त Kālaśakti: El poder que determina el sentido de sucesión. Este 

sentido de sucesión por último producirá en Śiva (Tú) la sensación de 

tiempo que transcurre. 

 

18. कालात्रि Kālāgni: El fuego (agni) del (fin del) Tiempo (kāla). Es el fuego 

universal que consume todo. En Trika "consumición" no es sinónimo de 

"destrucción". En absoluto. La consumición es un proceso de retornar a 

la unidad primordial. Por ejemplo, cuando meditas en Kālāgni como 

consumiendo todo a tu alrededor, estás en realidad haciéndote uno con 

todo lo que te rodea. Éste es el correcto entendimiento. En Trika no hay 

ninguna idea de pecados e impurezas siendo consumidos. Śiva es todo. 

 

19. कालाध्वा Kālādhvā:  Lit. "el curso temporal". El lado subjetivo del 

Ṣaḍadhvā (los seis cursos de la manifestación), el cual consiste en: Varṇa, 

Mantra y Pada. El otro lado es Deśādhvā o "curso espacial ". 

 

20. कुत्रिलाकृत्रि Kuṭilākṛti: Una forma (ākṛti) curvada (kuṭila) en la cual fluye 

la energía vital antes del despertar de Kuṇḍalī o Kuṇḍalinī. 

 

21. कुण्डली Kuṇḍalī: Un sinónimo de Kuṇḍalinī. 

 

22. कुण्डत्रलनी Kuṇḍalinī: El Supremo Poder o Śakti que yace enroscado en 

Mūlādhāra. Puesto que Ella está siempre despierta, uno no necesita 

despertarla en realidad. Sólo necesita volverse consciente de Ella. Este 

concepto es vital. 

 

23. कुमारी Kumārī: Un particular epíteto del Supremo Poder de Voluntad o 

Icchāśakti (el cual es responsable de la manifestación de todo este 

universo). Se la conoce como "kumārī" pues 1. Ella lleva adelante la 

manifestación universal, 2. disuelve (mārī) a Māyā (la energía que crea 

diferencias y separación) y 3. es una virgen damisela que sirve a Śiva -es 

virgen puesto que no ha dado nacimiento a ningún niño (universo)-. 

Cuando un Yogī se hace conciencia de que "Él es Śiva", su Poder de 

Voluntad 1. lleva adelante el proceso del mundo como un divino juego,      



 

 
 

16 

2. disipa a Māyā o el velo que cubre su naturaleza esencial, y 3. lo sirve 

como una fiel damisela virgen. Se ha de notar que desde el punto de vista 

del Trika, no se ha manifestado realmente ningún universo porque "todo" 

es el cuerpo de Śiva (Tú). En ese sentido, el Poder de Voluntad es como 

una virgen damisela sin hijos, o sea, sin universo. 

 

24.  कुम्भक Kumbhaka: Retención del aliento. 

 

25. कुल Kula: Un epíteto de Śakti, el Supremo Poder. Es Śakti apareciendo 

en la forma de 36 tattva-s o categorías de la manifestación. 

 

26.  कुलमारु् Kulamārga: Literalmente significa "El camino de Kula". Kula es 

una de las escuelas del Trika Shaivismo, mārga significa camino o medio. 

 

27. कुलाम्नाय Kulāmnāya: Un sistema Śākta (es decir, un sistema basado en 

el punto de vista de Śakti) en el cual alcanzas Iluminación a través del 

alfabeto sánscrito. 

 

28. कुहन Kuhana: Magia o cosquillas de la axila. 

 

29. कूिबीज Kūṭabīja: Un nombre técnico de la letra "kṣa". Significa 

literalmente "la muy excelente letra semilla". 

 

30. कृत्रिम Kṛtrima: Lit. "hecho artificialmente, no producido natural o 

espontáneamente". En Trika, todo lo que se construye mediante 

pensamiento es Kṛtrima. La Realidad yace más allá de la red de 

pensamientos. 

 

31. केवल Kevala: Solo, aislado. 

 

32.  केवली Kevalī: Lit. "alguien que está solo o aislado". En Trika, este 

término se usa respecto a una persona que ha alcanzado Liberación final 

 

33. कैवल्य Kaivalya: Lit. "aislamiento, soledad". Un estao en el cual uno está 

libre de Māyā. 

 

34. कोत्रि Koṭi: Punto. 

 

35. क्रम Krama: Lit. "Sucesión". Un sistema estrechamente ligado al Trika, 

en el cual atraviesas por "sucesivas" etapas para lograr Liberación final. 

Este sistema está basado en Śāktopāya. También se lo conoce como 

Mahānaya y Mahārthadarśana. 

 

36. क्रममुद्रा Kramamudrā: Una sucesión de Nimīlanasamādhi y 

Unmīlanasamādhi. 



 

 
 

17 

37. त्रक्रया Kriyā: Actividad, acción. 

 

38. त्रक्रयायोर् Kriyāyoga: Lit. "El Yoga de la acción". Un epíteto de 

Āṇavopāya, al cual también se lo denomina Kriyopāya. 

 

39. त्रक्रयाशत्मक्त Kriyāśakti: Poder de Acción. El poder por el cual Śiva asume 

cualquier forma que desea. Es predominante en Sadvidyā (el quinto 

tattva o categoría según el Trika). 

 

40.  त्रक्रयोपाय Kriyopāya: Ídem Āṇavopāya. 

 

41. क्रीडा Krīḍā : Juego o deporte. En Trika se utiliza a menudo esta palabra 

en el sentido de "el Divino Juego de la Conciencia". En otras palabras, 

todo el universo es considerado un Juego de Śiva. 

 

42. के्षि Kṣetra: Lit. "campo", pero en Trika es un sagrado lugar de 

peregrinación. 

 

43. के्षिज्ञ Kṣetrajña: Lit. "conocedor del campo". Un epíteto del individuo 

limitado. 

 

44. के्षम Kṣema: Conservación y preservación. 

 

45. क्षोभ Kṣobha: Agitación. En Trika agitación es sinónimo de identificarse 

uno mismo con sus cuerpos sutil y burdo. 

 

 

Kha 

 

1. ख Kha: La vasta extensión de la conciencia del individuo limitado. Por 

supuesto, ésta no es la Más Alta Extensión de la Conciencia, sino una 

etapa intermedia en la manifestación universal. Se la asocia con el cuerpo 

causal de un sujeto limitado. Uno experimenta "bienaventuranza" allí si 

se la compara con la "felicidad ordinaria" que se experimenta en vigilia. 

Sin embargo, la antedicha "bienaventuranza" no es la Suprema. 

 

2. खिय Khatraya: Un sinónimo de "Ākāśatraya" (los tres éteres o 

espacios). Los tres Kha-s o espacios son Śakti, Vyāpinī y Samanā. Estas 

tres etapas pertenecen a las doce etapas del Om̐. Cuando uno repite la 

sagrada palabra, el sonido atraviesa 12 etapas. Śakti se experimenta en la 

piel, Vyāpinī en la raíz del Śikhā (el mechón de cabello en la cabeza) y 

Samanā en el Śikhā mismo. 



 

 
 

18 

 

3. खेचरी Khecarī: 1. Un tipo de śakti-s perteneciente a Vāmeśvarī.                  

Las Khecarīśakti-s se relacionan con el cuerpo causal y 

subsecuentemente con el pramātā o experimentador (Puruṣa). Las otras 

śakti-s de Vāmeśvarī son Gocarī, Dikcarī y Bhūcarī. 2. Lit. "la que se 

mueve en el Kha". 

 

4. खेचरीमुद्रा Khecarīmudrā: Hay cuatro clases de Khecarīmudrā: 1. La 

conocida Khecarīmudrā descripta en la Haṭhayogapradīpikā, en la cual 

llevas tu lengua hacia atrás, hacia el paladar. 2. Sentado en la postura del 

loto, con la espalda derecha como un palo, concentras tu mente en la 

región del ombligo y luego la conduces hasta el Khatraya situado dentro 

del cráneo. Posteriormente, deberías moverte hacia arriba (hacia 

Unmanā) con la ayuda de Khatraya. 3. Llevas tu lengua hacia atrás 

exactamente como en la primera clase de Khecarīmudrā, pero le agregas 

a tu práctica una concentración en el Ājñā (el Cakra ubicado dentro del 

cráneo a la altura del entrecejo. 4. Śivāvasthā o el estado de Śiva. En 

suma, el Supremo Estado de Śiva en el cual experimentas Divina 

Bienaventuranza y Omnipresencia. Este Estado es la Más Alta Extensión 

de la Conciencia. 

 

5. ख्यात्रि Khyāti: Conocimiento. Un sinónimo de "jñāna". También se lo 

puede interpretar como "sabiduría". 

 

 

Ga 

 

1. र्र्नाङ्गन Gaganāṅgana: Cicchakti (cit-śakti), o sea, el poder de la 

Conciencia. Un sinónimo de Śiva o Cit. 

 

2. र्न्ध Gandha: Significa literalmente "olor". Ídem Gandhatanmātra. 

 

3. र्न्धिन्माि Gandhatanmātra: Es uno de los cinco Tanmātra-s o 

elementos sutiles. Es el "olor patrón" mediante el cual uno percibe los 

diferentes olores. Los otros cuatro Tanmātra-s son: Śabda, Sparśa, Rūpa 

and Rasa. 

 

4. र्भु Garbha: 1. Akhyāti o ignorancia primordial; 2. Mahāmāyā. 

 

5. रु्ण Guṇa: Modalidad de Prakṛti. 

 



 

 
 

19 

6. रु्णिय Guṇatraya Los tres Guṇa-s o modalidades de Prakṛti, a saber, 

Sattva, Rajas y Tamas. Los Guṇa-s son formas contraídas de los tres 

supremos poderes de Icchāśakti (Rajas), Jñānaśakti (Sattva) y Kriyāśakti 

(Tamas). 

 

7. रु्रुवक्त्र Guruvaktra: "La boca del Guru". Representa la Divina Gracia o 

Anugraha. 

 

8. र्ोचरी Gocarī: Una subespecie que surge de Vāmeśvarī. Gocarī es un 

grupo de śakti-s o poderes relacionados con el Antaḥkaraṇa. La palabra 

"go" tiene dos significados principales: 1. vaca; 2. sentido. Los 

pensamientos en el Antaḥkaraṇa son como "vacas" caminando de aquí 

para allá. De igual modo, el Antaḥkaraṇa es el asiento de los sentidos y 

por eso es que las Gocarī tienen que ver con él. 

 

9. ग्रत्मि Granthi: Nudo psíquico . 

 

10. ग्राहक Grāhaka: Experimentador, conocedor, sujeto. Es también la 

segunda etapa en Karaṇa (una práctica de Āṇavopāya), en la cual te 

vuelves consciente del Ahaṅkāra (ego) y de Buddhi (intelecto). 

 

11. ग्राह्य Grāhya: Objeto de experiencia; objeto conocible. Es también la 

primera etapa en Karaṇa (una práctica de Āṇavopāya), en la cual prestas 

atención a todos los objetos conocibles alrededor. En Karaṇa hay siete 

etapas: 1. Grāhya, 2. Grāhaka, 3. Cit o Saṁvit, 4. Niveśa o Sanniveśa,               

5. Vyāpti, 6. Tyāga y 7. Ākṣepa. 

 

 

Gha 

 

1. घोरा Ghorā: Las "terribles" śakti-s o poderes que conducen a las almas 

individuales a la mundanalidad. 

 

2. घोरिरी  Ghoratarī: Esas "muy terribles" śakti-s o poderes que llevan a las 

almas individuales a la completa miseria en este mundo. 

 

 

 

 



 

 
 

20 

Palabras que comienzan con Palatal 

 

Ca Cha    Ja Jha 

 

Aunque la "jña" es considerada generalmente como toda una consonante, es por 

último un "conjunto" formado por "ja" y "ña". De este modo, las palabras que 

comiencen con "jña" han sido ubicadas junto con las que empiezan con "ja". 

 

Ca 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. चक्र Cakra: Este término tiene dos significados principales: 1. El grupo 

de śakti-s o poderes; 2. Los centros de energía vital. Hay muchos Cakra-s 

en el cuerpo sutil, pero siete de ellos son bien conocidos: Mūlādhāra, 

Svādhiṣṭhāna, Maṇipūra, Anāhata, Viśuddha, Ājñā y Sahasrāra. 

Kuṇḍalinī pasa a través de ellos, después de elevarse desde el Mūlādhāra, 

en Su largo viaje hacia el Sahasrāra (la morada de Śiva). 

 

2. चके्रश्वर Cakreśvara: El amo o señor del Cakra (el grupo de śakti-s). 

 

3. चन्द्र Candra: Hay tres significados principales para este término que 

significa literalmente "luna": 1. Un Grāhya o Prameya, es decir, un objeto 

de experiencia; 2. Īḍānāḍī o el canal a través del cual fluye la śakti mental 

en el cuerpo sutil; 3. Apāna (la energía vital que ingresa y desciende hacia 

la base de la columna vertebral con cada inhalación). 

 

4. चमत्कार Camatkāra: La Bienaventuranza de la suprema conciencia del 

Yo. 

 

5. त्रचच्छत्मक्त Cicchakti: Cit-śakti o el Poder de Cit o Conciencia. Un 

sinónimo de Śiva. 

 

6. त्रचि् Cit: 1. La Conciencia absoluta. Un sinónimo de Śiva, o sea, de esta 

Sublime Realidad de la cual todo y todos han surgido. El origen de todo. 

Permanece como un Eterno Testigo de todos los cambios en el universo. 

TÚ MISMO/A. 2. Es también la tercera etapa en Karaṇa (una práctica de 

Āṇavopāya), en la cual te vuelves consciente de Puruṣa (el alma interna). 

También se la conoce como Saṁvitti. 

 

 



 

 
 

21 

7. त्रचत्रि Citi: El Supremo Poder de Cit o Śiva, mediante el cual manifiesta al 

universo entero. Es un sinónimo de Śakti. 

 

8. त्रचत्कला Citkalā: La energía de Cit o Conciencia. Un epíteto de Śakti. 

 

9. त्रचत्त Citta: Mente individual. 

 

10. त्रचत्तप्रलय Cittapralaya: La disolución de la mente individual en Śiva o 

Cit. 

 

11. त्रचत्तत्रविात्मन्त Cittaviśrānti: El reposo de la mente individual en Śiva o Cit. 

 

12. त्रचत्तसम्बोध Cittasambodha: El despertar de la mente individual. 

 

13. त्रचत्प्रकाश Citprakāśa: La luz de Cit o Conciencia. La refulgencia de Śiva. 

 

14. त्रचदाकाश Cidākāśa: El éter de Cit o Conciencia. 

 

15. त्रचदानन्द Cidānanda: La Bienaventuranza de Cit o conciencia. El Ānanda 

o Bienaventuranza que experimentas en la sexta etapa de Uccāra (una 

práctica de Āṇavopāya), cuando vas más allá de tu cuerpo físico y 

percibes todo como impregnado por tu propio Ser o Cit. 

 

16. त्रचदानन्दघन Cidānandaghana: Una masa de Cidānanda. 

 

17. त्रचद्घन Cidghana: Una masa de Cit o Conciencia. 

 

18. त्रचन्ता Cintā: Pensamiento. 

 

19. चेिन Cetana: Existen tres significados principales para esta palabra:                 

1. Paramaśiva o el Supremo Śiva; 2. Ser; 3. ser o individuo consciente. 

 

20.  चेिना Cetanā: Una etapa intermedia de la conciencia entre el más alto 

estado y el estado ordinario. 

 

21. चेत्य Cetya: Un objeto de experiencia. Un objeto conocible. Esta palabra 

es sinónimo de Grāhya, Prameya, Jñeya y Meya. 

 

22. चैिन्य Caitanya: La absoluta Conciencia o Paramaśiva. Paramaśiva está 

lleno de Suprema Libertad de Voluntad o Svātantrya, la cual le permite 

conocer y hacer todo. En otras palabras, Él posee total Omnisciencia y 

Omnipotencia. 

 



 

 
 

22 

Cha 

 

1. छेद Cheda: Cesación de prāṇa (la energía vital que sale con cada 

exhalación) y apāna (la energía vital que ingresa con cada inhalación) 

mediante la pronunciación de sonidos anacka (sin vocal). 

 

Ja 

 

2. जर्ि् Jagat: El mundo. 

 

3. जर्दानन्द Jagadānanda: La Bienaventuranza de Śiva apareciendo como 

el mundo o universo entero. El Ānanda o Bienaventuranza que 

experimentas en la séptima etapa (la última) de Uccāra (una práctica de 

Āṇavopāya), cuando te das cuenta de que Śiva es "jagat" o el mundo, es 

decir, te das cuentas de la omnipresencia de "YO SOY". 

 

4. जप Japa: Murmuración de una palabra sagrada. 

 

5. जाग्रि् Jāgrat: Hay dos diferentes significados para esta palabra:                         

1. Vigilia; 2. Iluminación o esa condición en la cual no hay Māyā o 

engaño, y el Ser es visto como lo que es realmente. 

 

6. जाग्रदवस्था Jāgradavasthā: El estado de vigilia. Los otros tres son:                       

1. Svapna o el estado de sueño; 2. Suṣupti o el sueño profundo/sin sueños 

y 3. Turīya o Turya, es decir, el cuarto estado. 

 

7. जाग्रज्ज्ञान Jāgrajjñāna: El conocimiento ordinario que es común a todas 

las personas durante vigilia o Jāgrat. 

 

8. जीव Jīva: El alma individual, también llamada Puruṣa. Éste es el ser 

condicionado o limitado que se identifica con sus cuerpos sutil y burdo a 

causa de la operación de los Kañcuka-s. 

 

9. जीवनु्मक्त Jīvanmukta: Un ser que retiene su cuerpo incluso después de 

experimentar Liberación o Mukti, o sea, continúa viviendo como una 

persona común pese a que ha logrado darse cuenta de su Ser. Aquellos 

seres que parten de sus cuerpos tras experimentar Mukti se denominan 

Videhamukta-s. 

 



 

 
 

23 

10. जीवनु्मत्मक्त Jīvanmukti: Liberación o Mukti sin partir del cuerpo físico. 

En suma, es experimentar que Śiva es todo mientras aún se vive en el 

cuerpo. 

 

11. ज्ञान Jñāna: Existen dos significados principales para esta palabra:                       

1. Conocimiento limitado que provoca esclavitud; 2. Conocimiento 

Supremo. 

 

12. ज्ञानयोर् Jñānayoga : El Yoga del Conocimiento, o sea, es el Yoga en el 

cual uno utiliza el conocimiento para llegar a darse cuenta de su Ser. Este 

término es sinónimo de Śāktopāya en el sistema Trika. 

 

13. ज्ञानशत्मक्त Jñānaśakti: El Poder de Conocimiento. El supremo Poder a 

través del cual Śiva conoce todo en todas partes. Es plenamente operativo 

en el Īśvaratattva. 

 

14. ज्ञानी Jñānī: Un hombre que ha alcanzado sabiduría espiritual o supremo 

conocimiento. Cuando una mujer ha logrado ese mismo Jñāna, se 

denomina Jñāninī. 

 

15. जे्यष्ठा Jyeṣṭhā: Las śakti-s o poderes que inspiran a los seres limitados a 

darse cuenta de su Ser. Son śakti-s benevolentes que empujan a los 

Puruṣa-s o Jīva-s hacia el Estado Supremo. Es una de las cuatro śakti-s o 

poderes (las otros tres son Ambā, Raudrī y Vāmā) de las cuales se 

compone Yoni o el divino Vientre. 

 

 

Jha 

 

1. झत्रित्रि Jhaṭiti: Instantáneamente, enseguida. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

24 

Palabras que comienza con Dental 

 

Ta Da Dha Na 

  

Ta 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. ित्त्व Tattva: Este término significa literalmente "carácter o condición de 

ser eso". En Trika se lo utiliza para designar cada uno de los 36 principios 

de la manifestación universal. Es uno de los tres constituyentes del 

Deśādhvā o el lado Vācya de Ṣaḍadhvā. También quiere decir algo que es 

real, realidad, categoría, el Principio Supremo, etc. 

 

2. ित्त्विय  Tattvatraya: Los tres tattva-s o principios: Nara (hombre), Śakti 

(Poder Supremo) y Śiva (Ser Supremo), o bien Ātmā (Ser), Vidyā 

(Conocimiento Espontáneo) y Śiva (Ser Supremo). 

 

3. ितु्परुष Tatpuruṣa: El Original y Supremo Ser. Uno de los cinco aspectos 

de Śiva. Éste es uno de los cinco aspectos del Señor Supremo. Los 

restantes cuatro son Īśāna, Sadyojāta, Vāmadeva y Aghora. Estos cinco 

aspectos forman el Pañcamantra. 

 

4. िन्त्र Tantra: Escritura en general. Un tratado religioso. Una serie de 

libros que no están basados en los Veda-s. Están usualmente en la forma 

de un diálogo entre Śiva y Śakti. Estas obras reveladas tratan sobre la 

creación y disolución del universo, adoración de dioses y diosas, el logro 

de los seis poderes y los cuatro modos de unión con el Supremo Ser. 

 

5. िन्माि Tanmātra: Esta palabra significa literalmente "Sólo eso". Hay 

cinco Tanmātra-s. Ellos constituyen los cinco elementos sutiles o 

patrones desde los cuales evolucionan los Mahābhūta-s (Elementos 

Burdos). Sus nombres son: Śabda (sonido patrón), Sparśa (toque 

patrón), Rūpa (color patrón), Rasa (sabor patrón) y Gandha (olor 

patrón). 

 

6. िमस् Tamas: Uno de los tres Guṇa-s o modalidades de la Prakṛti. Es el 

principio de la inercia, el engaño y la oscuridad. 

 

7. िकुशास्त्र Tarkaśāstra: Lógica y dialéctica. 

 



 

 
 

25 

8. िात्मन्त्रक Tāntrika: Tántrico, o sea, relativo al Tantra. Un seguidor del 

Tantra es también denominado así. 

 

9. त्रिरोधान Tirodhāna: Ídem Tirodhānakṛtya. 

 

10. त्रिरोधानकृत्य Tirodhānakṛtya: Es uno de los Pañcakṛtya-s. El acto 

mediante el cual Śiva se vela a Sí Mismo. En otros términos, por medio 

de este acto o kṛtya, Śiva produce oscurecimiento u ocultación de Su 

propia naturaleza esencial. Es llamado también Vilayakṛtya o 

sencillamente Vilaya. Otro nombre para él es Pidhānakṛtya o Pidhāna, así 

como también Bījāvasthāpana (el acto de plantar la semilla). 

 

11. त्रिरोधानशत्मक्त Tirodhānaśakti: El poder que vela la verdadera 

naturaleza de Śiva. Śiva Mismo oculta Su propia naturaleza divina de 

modo que toda la manifestación universal pueda aparecer 

destellantemente. 

 

12. िुरीय o िुयु Turīya o Turya: El cuarto estado de conciencia que enhebra 

todos los estados. Los otros tres remanentes estados son jāgrat (vigilia), 

svapna (sueño) y suṣupti (sueño profundo). Turya o Turīya es 

simplemente el estado atestiguante de Śiva. 

 

13. िुरीयािीि o िुयाुिीि Turīyātīta o Turyātīta: Quiere decir literalmente: 

"Más allá de Turīya o Turya". En Turīya o Turya, aún estás consciente de 

los otros tres estados de conciencia (es decir, de los estados de vigilia, 

sueño y sueño profundo), pero en Turīyātīta o Turyātīta, no los percibes 

más. Todo aparece como una Divina Masa de Conciencia y no se ve allí 

ninguna diferencia. 

 

14. त्यार् Tyāga: Lit. "Renunciación o renuncia". Es la sexta etapa en Karaṇa 

(una práctica de Āṇavopāya), en la cual renuncias a todos tus esfuerzos 

por alcanzar la meta espiritual. Al renunciar a eso, la etapa de Ākṣepa (la 

final) aparece por sí misma. 

 

15. त्रिक Trika: Lit. "Triple". Es un nombre corto para Shaivismo no dual de 

Cachemira, el sistema filosófico de la tríada formada por: Nara (hombre), 

Śakti (Poder Supremo) y Śiva (Ser Supremo). O bien, esta tríada podría 

ser considerada como compuesta de Para (la Más Alta Unidad), Parāpara 

(Unidad en la diferencia, una mezcla) y Apara (diferencia o dualidad, o 

sea, la conciencia de unidad se ha perdido completamente). 

 

 

 



 

 
 

26 

Da 

 

1. दशुन Darśana: Significa literalmente "ver, mirar, etc.". Sin embargo, se 

usa generalmente en dos sentidos: 1. Audiencia, visita, reunión (p. ej. 

"tener el darśana de un santo" es simplemente "visitarlo, ser capaz de 

verlo personalmente"); 2. Sistema filosófico, en el sentido de que es una 

particular visión o punto de vista de la Realidad. 

 

2. दारु्ढ् Dārḍhya: Firmeza o estabilidad mental durante la concentración. 

 

3. त्रदक् Dik: Ídem Diś. 

 

4. त्रदक्चरी  Dikcarī: Es un grupo de śakti-s o poderes derivados de 

Vāmeśvarī. Como su nombre claramente lo indica, se relacionan con 

"dik" o "direcciones". Puesto que el Bahiṣkaraṇa (sentidos externos) está 

estrechamente conectado con las direcciones, este grupo de śakti-s se 

relaciona estrechamente con los sentidos de percepción. 

 

5. त्रदर्व्यमुद्रा Divyamudrā: Lit. "Mudrā divina". Un epíteto de la 

Khecarīmudrā. 

 

6. त्रदश् Diś: Dirección. Nota que éste es el prātipadika o forma cruda (es 

decir, el substantivo en su forma no inflexionada) de "dik" (el substantivo 

correctamente inflexionado o declinado). 

 

7. दीक्षा Dīkṣā: Hay dos significados para este término: (1) Iniciación, o sea, 

el acto a través del cual un discípulo es iniciado por su guru en los 

misterios de la ciencia espiritual; y (2) el regalo de la divina sabiduría que 

un guru le da a su amado discípulo. 

 

8. दृढ Dṛḍha: Firme o estable durante la concentración. 

 

9. दृत्रि Dṛṣṭi: Visión o punto de vista. En Trika, se recomienda "Śivadṛṣṭi" o 

el punto de vista de Śiva, en otras palabras, "considerar a todo como Śiva 

Mismo". Śivadṛṣṭi lleva directamente a Para o la Más Alta Unidad. 

 

10. देश Deśa: Espacio. 

 

11. देशाध्व Deśādhvā: Éste es un término técnico en Trika. Se refiere al lado 

Vācya en Ṣaḍadhvā, es decir, Kalā, Tattva y Bhuvana. En suma, Deśādhvā 

representa a Kalā, Tattva y Bhuvana. 

 



 

 
 

27 

12. द्वादशान्त Dvādaśānta: Es la distancia y también el punto al final de 12 

dedos. Es un punto de vacío a través del cual uno puede ingresar en la 

Suprema Realidad. Hay varios Dvādaśānta-s por cierto:                                       

1. Bāhyadvādaśānta o Dvādaśānta Externo: es la distancia así como 

también el punto al final de 12 dedos desde la punta de la nariz hacia el 

espacio externo siguiendo el curso de la exhalación. 2. Āntaradvādaśānta 

o Dvādaśānta Interno: es la distancia, así como también el punto al final 

de 12 dedos desde el Bāhyadvādaśānta hacia el propio corazón (hṛdaya) 

(es decir, el punto en el cual termina la inhalación). 3. Hay también un 

Dvādaśānta desde el Āntaradvādaśānta (ubicado en hṛdaya o corazón) 

hasta la garganta o kaṇṭha. 4. Hay otro Dvādaśānta desde la garganta 

hasta el espacio entre las cejas. 5. Y hay también un Dvādaśānta llamado 

Ūrdhvadvādaśānta desde este espacio entre las cejas hasta 

Brahmarandhra. 

 

Dha 

 

1. धारणा Dhāraṇā: Tiene principalmente dos significados: 1. 

Concentración, en el sentido de unidireccionalidad durando sólo un corto 

período de tiempo; y 2.  Las Semivocales "ya, ra, la, va", ya que "soportan 

(dhāraṇāt) al universo (viśva) al sostener (dhāraṇena) la etapa (bhūmi) 

de 'conocedor o experimentador limitado' (pramātṛ)", según el sabio 

Kṣemarāja en su Śivasūtravimarśinī. En otras palabras, estas cuatro 

letras no solamente hacen del Śiva Supremo un limitado conocedor o 

experimentador, sino que también lo mantienen en esa condición. Estas 

letras se relación con los Kañcuka-s. 

 

2. ध्यान Dhyāna: Meditación, o sea, Dhāraṇā o concentración pero ahora 

durando un relativamente largo período de tiempo. 

 

3. ध्यानयोर् Dhyānayoga: Aparte del obvio significado de "Yoga basado en 

Dhyāna o Meditación", en Trika significa también la más alta Dhāraṇā 

perteneciente a Āṇavopāya. Mediante esta Dhāraṇā, te das cuenta de que 

perceptor (pramātā), percepción y medios de percepción (pramāṇa) así 

como también el objeto percibido (prameya) son sólo Paramaśiva o el Ser 

Supremo. 

 

4. ध्यानी Dhyānī: Meditador, o sea, alguien que practica meditación. 

 

5. धु्रव Dhruva: Literalmente "Estrella Polar". En Trika representa la letra 

"a" --Śiva-- (técnicamente llamada Anuttara), en el sentido de que es tan 

fija o estacionaria como la Estrella Polar. Śiva, el Testigo, es 



 

 
 

28 

completamente fijo pese a que Su Poder (Śakti) está todo el tiempo 

manifestando innumerables universos. 

 

6. ध्वत्रनयोर् Dhvaniyoga: Aparte del obvio significado de "Yoga basado en 

Dhvani o Sonido", en Trika quiere decir también una Dhāraṇā 

perteneciente a Āṇavopāya. Practicas esta Dhāraṇā concentrando tu 

atención sobre el Anāhatanāda o el sonido no producido por golpe que 

surge justo en el punto donde la inhalación se sumerge y desde el cual la 

exhalación emerge. Este tipo de práctica también se conoce como Varṇa. 

 

 

Na 

 

1. नवािा Navātmā: Significa literalmente "consistente de 9 partes, formas 

o naturalezas". En Trika indica las nueve formas de Mantra-s que 

constituyen la naturaleza del Ser Supremo: (1) h, (2) r, (3) kṣ, (4) m, (5) l 

(no es "i" mayúscula sino la consonante "l" minúscula), (6) v, (7) y, (8) ṇ y 

(9) um̐. A su vez, desde un punto de vista puramente táttvico, Navātmā 

está compuesto por los siguientes tattva-s según el Netratantra (una 

escritura): 1. Śiva, 2. Sadāśiva, 3. Īśvara, 4. Śuddhavidyā o Sadvidyā,                

5. Māyā, 6. Kalā, 7. Niyati, 8. Puruṣa y 9. Prakṛti. Sin embargo, según 

otros: 1. Śiva, 2. Śakti, 3. Sadāśiva, 4. Īśvara, 5. Śuddhavidyā o Sadvidyā, 

6. Mahāmāyā, 7. Māyā, 8. Puruṣa y 9. Prakṛti. 
 

2. नाडी Nāḍī: Un canal sutil en el cuerpo sutil (el cual se llama de tres 

maneras: Sūkṣmaśarīra, Puryaṣṭaka o Liṅgaśarīra). La energía vital o 

Prāṇa fluye a través de estos canales. Aunque hay numerosos canales 

sutiles, tres de ellos son los más importantes según el Yoga: Iḍā, Piṅgalā y 

Suṣumnā. 

 

3. नाद Nāda: Significa literalmente "sonido", pero se lo entiende 

generalmente como "sonido divino". No obstante, en Trika y Yoga, tiene 

dos significados técnicos: a) El sonido no producido por golpe que 

emerge desde la coronilla y se expande a través de la Suṣumnā. Hay doce 

etapas en la práctica del Uccāra del sagrado Om̐, a saber, 1. Ombligo, 2. 

Corazón, 3. Boca, 4. Bindu, 5. Ardhacandra, 6. Nirodhinī o Nirodhikā,         

7. Nāda, 8. Nādānta, 9. Śakti, 10. Vyāpinī o Vyāpikā, 11. Samanā y               

12. Unmanā. Como puedes ver, el Nāda es la séptima etapa. En este caso, 

Nāda debe ser considerado como sinónimo de Anāhatanāda, el cual se 

experimenta a lo largo de toda la Suṣumnā, como dije previamente.              

b) En Trika, significa también el "Sadāśiva" tattva (el tercero dentro del 

esquema de 36 tattva-s establecido por el Trika), en el sentido de que es 

la primera etapa en la manifestación del universo. 



 

 
 

29 

 

 

4. नादत्रबन्दु Nādabindu: El Nāda (sonido divino) y Bindu (luz divina) 

creativos. Desde un punto de vista táttvico, representa a los tattva-s 

Sadāśiva e Īśvara respectivamente. A su vez, como el Sadāśivatattva está 

predominantemente orientado hacia Śiva y el Īśvaratattva está 

predominantemente orientado hacia Śakti, a veces Nādabindu significa 

Śiva y Śakti, o la masa compacta de Conciencia que da nacimiento a todo. 

 

5. नादान्त Nādānta: Significa literalmente "el fin del Nāda". Es la octava 

etapa en la práctica del Uccāra del Om̐. Es una energía sutil más allá del 

Nāda que se experimenta en Brahmarandhra. 

 

6. त्रनग्रहकृत्य Nigrahakṛtya: El acto mediante el cual Śiva se vela a Sí 

Mismo. También se le llama Vilaya (o Vilayakṛtya) y Pidhāna (o 

Pidhānakṛtya). 

 

7. त्रनजानन्द Nijānanda: En Uccāra (una práctica de Āṇavopāya), 

experimentas esta clase de Ānanda o Bienaventuranza en la primera 

etapa, en el momento en que descansas en el experimentador interno, o 

sea, cuando te das cuenta de que eres el Ser interno residiendo en un 

cuerpo físico. 

 

8. त्रनद्रा Nidrā: Sueño, somnolencia, etc. Un sinónimo de Svapna. 

 

9. त्रनभालन Nibhālana : El acto de ver, la percepción. También significa 

"práctica mental". 

 

10. त्रनमीलनसमात्रध Nimīlanasamādhi: Es ese estado de Samādhi (plena 

absorción) en el cual te absorbes en tu propio Ser. Te das cuenta de que 

eres Él, pero aún no puedes percibir que "todo" es Él también. 

 

11. त्रनमेष Nimeṣa: Significa literalmente "cierre de ojos". Desde un punto 

de vista filosófico, quiere decir involución, reabsorción del mundo en su 

fuente original. Cuando Śiva "cierra" Sus ojos (es decir, cuando lleva Su 

atención totalmente hacia Sí Mismo en vez de hacia el universo), la 

manifestación entera se disuelve en Él, éste es el sentido. 

 

12. त्रनयत्रि Niyati: El quinto Kañcuka o Envoltura de Māyā. Se relaciona con 

la limitación espacial. También da nacimiento a la limitación de la 

relación de causa y efecto (ley del Karma). 

 

13. त्रनराधार Nirādhāra: Sin ningún tipo de soporte. Es sinónimo de 

Nirālamba. 

 



 

 
 

30 

 

14. त्रनरानन्द Nirānanda: En Uccāra (una práctica de Āṇavopāya), 

experimentas esta clase de Ānanda o Bienaventuranza en la segunda 

etapa, cuando fijas tu atención en Śūnya o Vacío. 

 

15. त्रनरालम्ब Nirālamba: Sin soporte. Un sinónimo de Nirādhāra. 

Paramaśiva o el Śiva Supremo es el soporte de todo, pero es 

esencialmente Nirālamba o Nirālambana. 

 

16. त्रनरालम्बन Nirālambana: Ídem Nirālamba y Nirādhāra. 

 

17. त्रनरािय  Nirāśraya: Sin ningún sostén o base. 

 

18. त्रनरोत्रधका Nirodhikā: Significa literalmente "obstructora". Es la sexta 

etapa en la práctica del Uccāra del Om ̐. Es una energía sutil que se 

experimenta en la parte superior de la frente como una línea recta. 

 

19. त्रनरोत्रधनी Nirodhinī: Ídem Nirodhikā. Significa también "obstructora" 

 

20. त्रनवाुण Nirvāṇa: Significa literalmente "extinguido". Desde un punto de 

vista filosófico, quiere decir disolución en Śūnya o Vacío, y por último 

Liberación. 

 

21. त्रनत्रवुकल्प Nirvikalpa: Desprovisto de todo tipo de pensamientos o 

Vikalpa-s. 

 

22. त्रनत्रवुकल्पसमात्रध Nirvikalpasamādhi: Samādhi o Perfecta Concentración 

en la cual todas las fluctuaciones mentales han sido completamente 

detenidas. 

 

23. त्रनवुृत्रि Nirvṛti: Un sinónimo de Ānanda o Bienaventuranza 

 

24.  त्रनरुु्व्यत्थानसमात्रध Nirvyutthānasamādhi: Samādhi o Perfecta 

Concentración que continúa aun cuando no estás formalmente 

meditando, o sea, continúa a lo largo de todo el día de forma natural y 

espontánea. Esto es realmente un elevado estado de conciencia. 

 

25. त्रनवेश o त्रनवेशन Niveśa o Niveśana: Es sencillamente un ingreso en 

Paramaśiva o la Más Alta Realidad. Es también la cuarta etapa en Karaṇa 

(una práctica de Āṇavopāya), en la cual te estableces plenamente en 

Puruṣa (el alma interior). 

 

26. त्रनष्कल Niṣkala: Sin partes; sin ninguna división.  

 

27. त्रनस्तरङ्ग Nistaraṅga: Libre de "taraṅga" (ondulación o conmoción). 



 

 
 

31 

Palabras que comienza con Labial 

 

Pa Ba Bha Ma 

  

 

Pa 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. पञ्चकृत्य Pañcakṛtya: El quíntuple acto del Señor Śiva. Consiste en sṛṣṭi 

(manifestación), sthiti (sostenimiento de esa manifestación), saṁhāra 

(reabsorción o retiro de esa manifestación), tirodhāna/pidhāna/vilaya               

-todos ellos son sinónimos- (ocultación de la propia naturaleza esencial) 

y anugraha (otorgamiento de Gracia divina). En el Pratyabhijñāhṛdayam 

(aforismo 11), estos cinco actos se llaman también respectivamente 

ābhāsana (el acto de manifestar), rakti (el disfrute), vimarśana (el acto de 

experimentarse uno mismo como el Ser), bījāvasthāpana (el acto de 

plantar la semilla) y vilāpana (la disolución). 

 

2. पञ्चमन्त्र Pañcamantra: Lit. "Cinco mantra-s" o "el que se compone de 

cinco mantra-s" (un epíteto de Śiva). En otras palabras, los cinco 

aspectos de Śiva: Īśāna, Tatpuruṣa, Sadyojāta, Vāmadeva y Aghora. 

 

3. पञ्चवक्त्र Pañcavaktra: Lit. "El de cinco rostros" (un epíteto de Śiva). 

Ídem Pañcamantra. 

 

4. पञ्चशत्मक्त Pañcaśakti: Los cinco principales poderes de Śiva:                             

Cit (Conciencia), Ānanda (Bienaventuranza), Icchā (Voluntad), Jñāna 

(Conocimiento) y Kriyā (Acción). Se puede agregar también la palabra 

"śakti" o "poder" a esos cinco términos para producir cinco nuevos: 

Cicchakti (t + ś = cch al aplicar de forma sucesiva las Reglas 9na y 4ta 

[1ra subregla (a)] del Sandhi de Consonantes), Ānandaśakti, Icchāśakti, 

Jñānaśakti y Kriyāśakti, los cuales significan Poder de la Conciencia, 

Poder de Bienaventuranza, Poder de Voluntad, Poder de Conocimiento y 

Poder de acción, respectivamente. 

 

5. पत्रि Pati: Un epíteto del Señor Śiva. Sin embargo, es también el nombre 

que se utiliza para designar a un ser iluminado. 

 

6. पत्रिदशा Patidaśā: El estado de Pati, es decir, el estado de Śiva. 

Asimismo, es el estado de iluminación alcanzado por un pati o ser 

emancipado. 



 

 
 

32 

7. पर Para: Lo Más Alto o Elevado, o sea, el más alto estado de conciencia 

donde la unidad es total. Es una condición más elevada que las etapas 

Parāpara y Apara, por supuesto. 

 

8. परप्रमािा Parapramātā: El más alto o elevado experimentador, al cual se 

lo conoce también como Śiva, el Ser Supremo. 

 

9. परमािा Paramātmā: El Ser Supremo. 

 

10. परमाथु Paramārtha: La Realidad Suprema. La Meta Más Alta o Elevada. 

 

11. परानन्द  Parānanda : Lit. "Suprema Bienaventuranza". Existe también un 

estado en Āṇavopāya (Ver la tercera etapa del método Uccāra en 

Meditación 4, en el cual uno experimenta una clase de bienaventuranza 

denominada bienaventuranza superior. Ocurre cuando percibes a prāṇa y 

a apāna en forma conjunta. En realidad, el proceso es más complicado... 

lee "Meditación 4" entonces para entender el tema totalmente. 

 

12. परापर Parāpara: El estado intermedio entre Para (lo Más Alto o 

Elevado) y Apara (lo más bajo). Es unidad en la diversidad, es decir, 

unidad en la diferencia simultáneamente. 

 

13. परामशु  Parāmarśa: El acto de captar algo mentalmente. Significa 

asimismo muchas otras cosas: contemplación, conciencia de una letra, 

etc. 

 

14. परावाक् Parāvāk: Lit. "el Más Alto o Elevado Habla". Es la etapa en la 

cual vācya (objeto) y vācaka (palabra, es decir, la palabra que denota ese 

objeto) permanecen absorbidos en el Ser Supremo. De hecho, ni siquiera 

existen como vācya y vācaka. Por ejemplo: la palabra "árbol" y el "árbol" 

real no existen como tales, sino que ambos son un único Ser. Otro 

nombre de Parāvāk es Mahāhrada y también Parāśakti. Por supuesto, 

existen también otras etapas: Paśyantī, Madhyamā y Vaikharī, en donde 

vācya y vācaka pasan por un proceso de volverse diferentes y separados 

en forma gradual, de modo que el mundo físico pueda llegar a 

manifestarse. Para más información, ver Trika: Seis Cursos. 

 

15. पराशत्मक्त Parāśakti: Lit. "el Más Alto o Elevado Poder". Es el divino 

Poder de Śiva, el Ser Supremo. Este Poder Suyo está en completa unidad 

con Él así como el resto de tu cuerpo está en total unidad con tus brazos. 

A través de Parāśakti, Śiva se hace consciente de Sí Mismo en la forma de 

"Yo soy". Y desde este punto en adelante, desencadena a través de Su 

Parāśakti el proceso de la manifestación universal. Otro nombre que se le 

da a Parāśakti es Śakti a secas, pero se le llama a Ella de muchas otras 

maneras también, por supuesto: Pūrṇāhantā, Spanda, Parāvāk, 

Mahāhrada y así sucesivamente. 



 

 
 

33 

Palabras que comienza con Semivocal 

 

Ya Ra La Va 

  

 

Ya 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. युर्पद् Yugapad: Simultáneamente, al mismo tiempo. 

 

2. योर् Yoga: Es tanto la unión con el Ser Supremo como la vía que conduce 

a esa unión. Con "unión", se quiere decir "reconocimiento" de la propia 

naturaleza divina y no algo que haya que adquirir. En otras palabras, 

Yoga o unión ya existe en uno mismo, pero de todos modos, en la mayor 

parte de los casos, se falla en reconocerla. 

 

3. योत्रर्नी Yoginī: El Poder Supremo Supremo del Absoluto (Śiva). Este 

término se utiliza también para mencionar a cualquiera de las Yoginī-s 

(Khecarī, Gocarī, Dikcarī y Bhūcarī, etc.). A su vez, la palabra se usa a 

menudo para nombrar a una mujer que ha alcanzado unión (Yoga) o 

comunión con el Ser Supremo, o que está en vías de hacerlo. 

 

4. योत्रर्न्य Yoginī-s: (Yoginyaḥ es el plural de Yoginī en correcto Sánscrito) 

Los divinos poderes que emanan del Divino Ser. No obstante, este 

término se utiliza también para designar a las cuatro śakti-s o poderes 

que emergen de Vāmeśvarī, o sea, Khecarī, Gocarī, Dikcarī y Bhūcarī. 

 

5. योर्ी Yogī: Un hombre que ha alcanzado unión (Yoga) o comunión con el 

Ser Divino, o que está en vías de hacerlo. 

 

6. योर्ीन्द्र Yogīndra: Lit. "un jefe entre los yogī-s". Es un epíteto del gran 

yogī que ha logrado el más alto estado de conciencia. 

 

7. योत्रन Yoni: Tiene varios significados: 1. Vientre; 2. El grupo de 

consonantes; 3. Māyāśakti (no confundas esto con el Māyātattva, lo cual 

es algo totalmente distinto); y 4. el grupo de poderes constituido por 

Ambā, Jyeṣṭhā, Raudrī y Vāmā. 

 

8. योत्रनवरु् Yonivarga: Un epíteto tanto de Māyīyamala (llamado también 

"Māyikamala") como de Māyā. 



 

 
 

34 

Palabras que comienza con Sibilante y Sonora Aspirada 

 

Śa Ṣa Sa Ha 

  

 

Śa 

*Los términos sánscritos que aparecen en las definiciones tienen también, en general, 

su propia definición en el Glosario. 

 

1. शत्मक्त Śakti: El Poder Supremo de Śiva. Ella hace que Śiva (el Ser 

Supremo) se vuelva consciente de Su propia existencia en la forma de  

"Yo soy", y simultáneamente desencadena el proceso de manifestación 

universal. Tiene incontables nombres: Parāśakti, Pūrṇāhantā, Citi, 

Mahāhrada, Parāvāk y así sucesivamente. 

 

2. शत्मक्तचक्र Śakticakra: Lit. "el grupo de poderes". Son el infinito número 

de aspectos en los cuales aparece el Poder Supremo o Śakti. El sabio 

Kṣemarāja ha dado muchas otras interpretaciones de "śakticakra" en su 

comentario sobre las Spandakārikā-s denominado Spandanirṇaya    

(Busca especialmente sus diversas interpretaciones del término 

"śakticakravibhavaprabhavam" que aparece en el primer aforismo). 

 

3. शत्मक्तित्त्व Śaktitattva: El segundo tattva o categoría de la manifestación 

universal. En realidad, no es un tattva ya que no ha sido manifestado sino 

que es el Poder Manifestador Mismo. Es lo mismo que Śakti, por 

supuesto. 

 

4. शत्मक्तपञ्चक Śaktipañcaka: Ídem Pañcaśakti. 

 

5. शत्मक्तपाि Śaktipāta: Lit. "descenso de Poder". El acto de Gracia Divina 

concedido por Śiva a un individuo para que pueda darse cuenta de su 

propia naturaleza esencial. Tiene que ver con el quinto acto (llamado 

Anugraha) que es llevado a cabo por el Señor Supremo. Anugraha junto 

con los restantes cuatro actos (Sṛṣṭi, Sthiti, Saṁhāra y Vilaya                                   

-denominado también Tirodhāna o Pidhāna-) forma el célebre 

Pañcakṛtya. 

 

6. शत्मक्तमान् Śaktimān: Lit. "el que posee Śakti o Poder; poderoso". Un 

epíteto del Señor Śiva, el Supremo Ser. 

 



 

 
 

35 

7. शत्मक्तत्रवकास Śaktivikāsa: Despliegue de śakti o poder. Es un estado 

donde uno es consciente de su Ser interior a pesar de que sus sentidos 

están completamente funcionando y abiertos a los objetos externos. 

 

8. शत्मक्तसङ्कोच Śaktisaṅkoca: Contracción de śakti o poder. Es un estado 

donde los sentidos se retiran de sus correspondientes objetos externos y 

la atención de uno se enfoca en el Ser interior. Es la condición opuesta a 

Śaktivikāsa. 

 

9. शब्द Śabda: Lit. "palabra, sonido". Ídem Śabdatanmātra. 

 

10. शब्दिन्माि Śabdatanmātra: Es uno de los cinco Tanmātra-s o elementos 

sutiles. Es el "sonido patrón" mediante el cual uno percibe los distintos 

sonidos. Los otros cuatro Tanmātra-s son: Sparśa, Rūpa, Rasa y Gandha. 

 

11. शब्दब्रह्म Śabdabrahma: La forma más prístina de sonido. El sonido del 

Absoluto. Una condición en la cual palabra y pensamiento son una y la 

misma cosa. 

 

12. शब्दरात्रश Śabdarāśi: Lit. "multitud de sonidos" o también "todas las 

palabras que existen". Por el otro lado, es el término técnico para 

designar también a todo el grupo de letras desde la "a" hasta la "kṣa".                   

El tradicional alfabeto sánscrito termina con "ha". Sin embargo, a veces el 

conjunto "kṣa" (ka + sa) se agrega a la lista pese a que no es una única 

letra sino la combinación de dos. 

 

13. शाक्त Śākta: Lit. "relacionado con Śakti o Poder". Cualquier cosa que 

tenga que ver con Śakti o Poder. Es también el nombre de un seguidor de 

la divina Śakti, al igual que "śaiva" es el de un seguidor del Señor Śiva. 

 

14. शाक्तजप Śāktajapa: Continua remembranza del Ser en la forma de 

conciencia del Yo o Śakti (Poder). 

 

15. शाक्तयोर् Śāktayoga: Ídem Śāktopāya. 

 


	meditación en el shaivismo no dual de cachemira
	a6834c63f765b0658b5b45f7bc8511f7c443e2731614017a4fc234da9a78b7bd.pdf
	f291e7ceb681689a9cd249f06787c5e662e3bbac327eccfb868544c390a8e7ed.pdf

